
        
            
                
            
        

    
  

  

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

觀世音菩薩普門品講記 

演培老法師講述 

釋寬嚴記 

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

Pháp sư Thích Khoan Nghiêm ghi. 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(theo ấn bản của Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội, tháng 04, năm 2004) 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Phần 1 

Dẫn Nhập 

Tiểu sử lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

Lời Tựa 

I. Những điều khái lược sơ khởi 

1. Nguyên quán của đức Quán Thế Âm Bồ Tát 

2. Giới tính của Quán Âm Bồ Tát 

3. Ngàn mắt ngàn tay của Quán Âm 

4. Nguyên nhân lưu truyền phẩm Phổ Môn 

5. Giải thích sơ lược tựa đề của phẩm kinh này 

6. Giải thích riêng chữ Phổ Môn 

7. Những phẩm kinh chị em của Phổ Môn 

8. Giải thích đề mục kinh Diệu Pháp Liên Hoa 

9. Giới thiệu giản lược tiểu sử dịch giả 

Phần 2 

II. Chánh thích kinh văn 

1. Trường hàng biệt thị 

1.1. Vấn đáp đắc danh sở dĩ 

Phần 3 

1.2. Vấn đáp du hóa phương tiện 

Phần 4 

2. Kệ tụng hợp hiển 

2.1. Trùng vấn đắc danh sở dĩ 

2.2. Hợp hiển đắc danh du hóa 

3. Văn phẩm hoạch ích 





---o0o--- 

Phần 1 

 Dẫn Nhập 



      Có  lẽ  đối  với  những  Phật  tử  Hoa  Kiều  tại  Việt  Nam,  đặc  biệt  là  những 

 người sống ở vùng Sài Gòn - Chợ Lớn, phương danh ngài Diễn Bồi là một 

 tên tuổi quen thuộc. Đại sư từng qua  Việt  Nam hoằng pháp nhiều  lần; hầu 

 hết các kinh sách quan trọng của Đại Thừa, Ngài đã đều giảng qua. Khi còn 

 ở  Việt  Nam,  mạt  nhân  từng  được  thấy  nhiều  bản  Giảng  Ký  của  Ngài  được 

 lưu truyền tại các chùa người Hoa; nhưng chưa đủ thiện duyên đọc đến.  

 Lần  đầu  tiên,  mạt  nhân  được  biết  tên  tuổi  của  Ngài  là  vào  năm  1986. 

 Trong  một  lần  đến  chùa  Dược  Sư  (quận  Bình  Thạnh)  thỉnh  kinh,  lục  lạo 

 trong  đống  kinh  sách  cũ,  vô  tình  mạt  nhân  tìm  được  cuốn  A  Di  Đà  Kinh 

 Giảng Ký của pháp sư Thích Diễn Bồi. Giở xem thấy văn phong khá giản dị, 

 đủ  để  một  người  vốn  liếng  chữ  Hán  nhấp  nhem  như  mạt  nhân  khi  đó  hiểu 

 được  dễ  dàng  ý  tác  giả  qua  vài  trang  sách  đầu  tiên.  Thế  là  với  bản  giảng 

 kinh ấy, mạt nhân có dịp tập tành luyện đọc văn Bạch Thoại. Càng đọc càng 

 thấy  những  lời  giải  thích  của  Ngài  tuy  giản  dị,  dễ  hiểu,  nhưng  vẫn  thâm 

 trầm, hàm súc, có thể nói không quá đáng là lời giảng của Ngài rất lợi lạc 

 cho mọi tầng lớp người đọc, nhất là hạng hành nhân sơ cơ. Từ nhân duyên 

 đặc  biệt  ấy,  mạt  nhân  tâm  nguyện  bất  cứ  khi  nào  mình  có  được  một  bản 

 giảng kinh nào của Ngài, sẽ cố gắng dịch sang tiếng Việt.  

 Đến năm 2003, mạt nhân lại được đọc bản Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới 

 Giảng Ký của Ngài qua tài phiên dịch tuyệt vời của Hòa Thượng Trí Minh, 

 mạt  nhân  càng  khâm  phục  tài  giảng  kinh  của  Pháp  Sư  Diễn  Bồi  hơn  nữa. 

 Điều đáng mừng là bản dịch quý giá này của Hòa Thượng Trí Minh đã được 

 các trang nhà Phật giáo đón nhận nồng nhiệt và đăng tải rộng rãi.  

 Xảo hợp  sao,  mùa  Thu năm  nay,  trong  những  sách  vở  được  Tịnh Tông 

 Học Hội gởi cho, mạt nhân thấy có cuốn Phổ Môn Phẩm Giảng Ký này. Thế 

 là chẳng nệ kiến thức chắp vá, chữ nghĩa vụng về, mạt nhân hăm hở dịch ra 

 tiếng  Việt, ngõ hầu giới thiệu một tác  phẩm đặc sắc khác của lão pháp sư, 

 với ý nguyện đền đáp chút ân pháp nhũ của bậc ân sư mình chưa bao giờ có 

 dịp hội ngộ. Chỉ dám hy vọng bản chuyển ngữ này chẳng đến nỗi diễn tả sai 

 lạc hoàn toàn ý nghĩa những lời giảng thâm diệu của Ngài.  

 Nếu  việc  chuyển  ngữ  liều  lĩnh này  có  chút  phần  lợi  lạc  thì xin  trên  hồi 

 hướng công đức về ân sư Thích Diễn Bồi, bổn sư Thích Giải Thắng và lịch 

 đại phụ mẫu, sư trưởng, dưới hồi hướng cho hết thảy u hiển hữu tình cùng 

 được vãng sanh Cực Lạc.  

  

 

---o0o--- 

 Tiểu sử lão pháp sư Thích Diễn Bồi 

(1917-1996) 

Cư sĩ Vu Lăng Ba soạn 



Pháp sư Diễn  Bồi  là  vị  học  giả trứ danh của  Phật  giáo đương  đại. Mấy 

mươi  năm  tích  cực  hoằng  pháp  các  nơi,  Sư  đã  để  lại  cho  đời  bộ  Đế  Quán 

Toàn Tập vĩ đại. Toàn bộ Đế Quán Toàn Tập hơn bốn mươi quyển, tám trăm 

vạn  chữ,  bao  quát  lý  luận  các  tông  phái  Tiểu  Thừa,  Đại  Thừa,  là  tác  phẩm 

Phật học lớn lao hiếm có. Ở đây, tôi xin giới thiệu sự nghiệp hoằng hóa của 

lão pháp sư Diễn Bồi như sau:  



---o0o--- 

 

1. Xuất gia và tham học 



Pháp sư Diễn Bồi họ Lý, quê ở trấn Thiệu Bá, Dương Châu, tỉnh Giang 

Tô,  sanh  năm  1917  (ngày  mồng  Một  Tháng  Mười  Hai  năm  Đinh  Tỵ,  tức 

năm Dân Quốc thứ sáu). Ngài sanh trong một gia đình nông dân nghèo thuộc 

Quản  Gia  Trang  tại  trấn  Thiệu  Bá.  Cha  là  Lý  Quốc  Cư,  mẹ  họ  Ngô,  sanh 

được bốn trai, ba gái, Sư là con út. Anh thứ hai lớn hơn Sư tám tuổi, từ nhỏ 

đã được gởi vào chùa Quán Âm ở trấn Lâm Trạch, huyện Cao Bưu làm một 

tiểu sa-di, nhưng chưa chính thức thế độ xuất gia. 

Năm Sư  lên 12 tuổi,  người anh  hai  lên tròn hai  mươi tuổi, được sư phụ 

cho chính thức xuất gia, đồng thời cử hành pháp hội kéo dài bảy ngày. Ngài 

Diễn Bồi theo cha mẹ đến dự lễ, vị thầy trong chùa rất thích cậu bé, thường 

hay  đem  kẹo  bánh  trái  cây  cho  ăn,  cậu  cảm  thấy  trong  chùa  rất  vui,  chẳng 

muốn về nhà nữa, kiên quyết muốn sống trong chùa. Cha mẹ không biết làm 

sao,  đành  phải  để  cậu  ở  lại  đó,  hy  vọng  cậu  bé  mấy  ngày  chơi  chán  sẽ  về 

nhà,  nào  ngờ cậu bé ở  lì luôn trong chùa,  không trở  về  nữa. Chưa đầy  một 

năm sau, cậu xin sư phụ chùa Quán Âm thế độ, nhưng sư phụ sợ cha mẹ cậu 

không đồng ý nên không chấp thuận. Cậu tự qua am Phước Điền ở thôn kế 

bên, lễ hòa thượng Thường Thiện xin thế độ, trở thành một tiểu sa-di, pháp 

danh là Diễn Bồi. 

Lúc còn tại gia, Sư đã học mấy năm ở trường tư, sau khi xuất gia, sư phụ 

chẳng cho Ngài làm tạp vụ, buộc cậu tiếp tục học hành. Đến năm mười tám 

tuổi, sư phụ đem Ngài đến  viện  giới  luật  Phước Thọ thuộc  huyện Bảo Ứng 

để  thọ  Cụ  Túc  Giới.  Sau  khi  thọ  giới  xong,  trở  về  chùa,  sư  phụ  giao  cho 

Ngài làm Trụ Trì. Ngài Diễn Bồi chẳng muốn ở mãi tại một ngôi chùa nhỏ ở 

vùng quê, nhất tâm muốn xuất ngoại cầu pháp. Ngài nại cớ về thăm cha mẹ, 

xin thầy cho về. Về đến nhà rồi, Ngài bèn ngồi thuyền lên Thượng Hải, xin 

nhập  chúng  ở  chùa  Ngọc  Phật.  Tự  viện  Ngọc  Phật  Tự  chuyên  lo  pháp  sự 

kinh sám, đúng là chỗ “ngũ thú tạp cư”; ngài Diễn Bồi ở đó chẳng lâu lại ra 

đi,  xin  nhập  chúng  tại  chùa  Pháp  Tạng.  Tình  hình  ở  Pháp  Tạng  tự  cũng 

chẳng hơn gì Ngọc Phật Tự, Sư phải lo chuyện kinh sám cả sáu tháng, dành 

dụm  được  chút  lộ  phí  để  sang  chùa  Quán  Tông  ở  Ninh  Ba  hòng  được  học 

hành.  Ngài  bèn  mua  vé  tàu  sang  Ninh  Ba,  vào  học  tại  Giới  Đường  chùa 

Quán  Tông,  tiếp  nhận  giáo  dục  Phật  giáo  căn  bản.  Đó  là  cuối  Xuân  năm 

1935, Diễn Bồi tròn hai mươi tuổi. 

Nửa năm sau do thành tích xuất sắc, Sư được đưa lên học chương trình 

cao  cấp  của  Hoằng  Pháp  Nghiên  Cứu  Xã.  Hoằng  Pháp  Xã  chỉ  chú  trọng 

giảng kinh, chẳng chú trọng soạn thuật; Sư ở chùa đã  hơn  năm,  viết  một  lá 

thư không xuông, có bạn đồng học bảo Sư: “Thầy muốn học văn tự, tốt nhất 

là đến Phật Học Viện Mân Nam”. Mùa Hạ năm 1936, Sư quảy tráp sang Hạ 

Môn, vào học Phật Học Viện Mân Nam. Nhưng  mới học ở Mân Nam được 

nửa năm, do học sinh Dưỡng Chánh Viện của chùa Nam Phổ Đà và học sinh 

học viện Mân Nam chẳng thuận thảo, có lúc xung đột; bởi vậy, Sư bèn cùng 

hai  bạn  đồng  học  là  Diệu  Khâm  và  Đạt  Cư  chuyển  sang  học  ở  Phật  Học 

Viện Giác  Luật chùa Giác  Luật thuộc huyện  Hoài  Âm, tỉnh Giang Tô, theo 

học với pháp sư Đại Tỉnh vào đầu Xuân năm 1937. 

Chẳng  lâu sau, do  người Nhật  Bản  nhiều  lượt  gây chuyện tại  Hoa  Bắc, 

chánh phủ tích cực chuẩn bị chiến đấu, triệu tập thanh niên toàn quốc tham 

gia  tập  huấn  quân  sự.  Tăng  lữ  cũng  phải  tham  gia  tập  luyện  trong  đội  cứu 

thương. Ngài Diễn Bồi phải trở về huyện Cao Bưu nơi mình xuất gia để tập 

huấn. Tháng Bảy năm ấy, sự biến Lư Câu Kiều1 bộc phát, kế đó, cuộc chiến 

ngày Mười Ba tháng Tám nổ ra ở Thượng Hải, Sư cùng năm sáu vị đồng học 

theo  pháp  sư  Từ  Hàng  đang  giảng  kinh  tại  Vô  Tích  sang  tỵ  nạn  tại  Hương 

Cảng, tạm thời ngụ tại tinh xá Di Đà của pháp sư Ưu Đàm. Bọn họ nghe tin 

đại sư Thái Hư đang trông coi viện Giáo Lý Hán Tạng tại Trùng Khánh, ban 

giảng  huấn  giỏi  giang, bọn  họ rất  háo  hức  muốn tìm đến. Do vậy, đầu năm 

1939, ngài Diễn Bồi cùng các bạn đồng học ở Mân Nam là Diệu Khâm, Đạt 

Cư,  Văn  Huệ,  Bạch  Huệ  năm  người  chọn  ngã  sang  Việt  Nam,  theo  đường 

sông,  ngồi  xe  lửa  tuyến  đường  Điền  -  Việt  đến  Côn  Minh.  Khi  đó,  đại  sư 

Thái  Hư  đang  trụ  tích  tại  Hội  Phật  Giáo  tỉnh  Vân  Nam  ở  Thúy  Hồ,  thành 

phố Côn Minh. Các thầy yết kiến đại sư. Đại sư bèn vì bọn họ viết thư cho 

pháp sư Pháp Tôn là quyền viện trưởng viện Giáo Lý Hán Tạng. Tháng Sáu 

năm  đó,  năm  người  từ  Côn  Minh  ngồi  xe  hơi  sang  Trùng  Khánh,  vào  học 

viện Giáo Lý Hán Tạng ở Bắc Bồi. 

Khi  ấy,  chủ  nhiệm  giáo  vụ  của  viện  Hán  Tạng  là  pháp  sư  Pháp  Phảng 

yêu cầu họ dùng danh nghĩa sinh viên bàng thính để tự do theo học các khóa 

học. Đó vốn là chủ ý của Thái Hư đại sư. Đại sư cho rằng trình độ họ chẳng 

kém, do được tự do chọn lựa khóa giảng sẽ học được nhiều thứ. Bởi thế, họ 

theo học Bồ Đề Đạo Thứ Đệ Luận với pháp sư Pháp Tôn, học Câu Xá Luận 

với pháp sư Pháp Phảng, học Nhiếp Đại Thừa Luận với ngài Ấn Thuận. 



---o0o--- 

 

2. Dạy học kiếm sống 



Mùa  Thu  năm  1941,  Thái  Hư đại  sư  sai  ngài  Diễn  Bồi  sang  thành  lập 

Pháp  Vương  Học  Viện  ở  chùa  Pháp  Vương  tại  huyện  Hợp  Giang;  năm  đó 

ngài Diễn Bồi  hai  mươi  lăm tuổi, tích cực nhận trách  nhiệm Giám  Học, rất 

được khen ngợi. Năm Dân Quốc 34 (1945), công cuộc kháng Nhật thắng lợi; 

năm  Dân  Quốc  35  (1946),  sau  tiết  Thanh  Minh,  ngài  Ấn  Thuận,  ngài  Diễn 

Bồi  và  ngài  Diệu  Khâm,  ba  vị  kết  đoàn  theo  công  lộ  Tây  Bắc  sang  miền 

Đông, đến vùng Bảo Kê, tỉnh Thiểm Tây bèn theo đường sắt Lũng Hải đến 

tận Khai Phong, dừng chân tại chùa Thiết Tháp, được trụ trì là pháp sư Tịnh 

Nghiêm tiếp đón. Do đường xa nhọc nhằn, thân thể yếu mệt, ngài Ấn Thuận 

bèn lưu lại hưu dưỡng ở chùa Thiết Tháp, ngài Diễn Bồi và Diệu Khâm bèn 

rời Khai Phong sang Thượng Hải trước. 

Trong khi đó, Thái Hư đại sư trụ tích tại chùa Ngọc Phật, hai người đến 

chùa Ngọc Phật cầu kiến, đại sư bảo: “Hiện có chuyện cần hai thầy làm, hiện 

thời Hàng Châu thành lập Phật Học Viện Vũ Lâm không có người phụ trách, 

các thầy nên sang đó chủ trì”. Bởi vậy, hai vị Diễn Bồi, Diệu Khâm bèn sang 

Hàng Châu. Phật Học Viện Vũ Lâm đặt tại chùa Linh Phong ở Hàng Châu, 

học tăng  hơn ba  mươi  người. Sau  khi khai giảng,  ngài Diễn  Bồi  giảng Câu 

Xá Luận, ngài Diệu Khâm dạy quốc văn. Ngoài ra, hai vị pháp sư còn giảng 

về  Phật  học.  Khai  giảng  chưa  đầy  một  học  kỳ,  nhận  được  điện  tín  từ  cố 

hương Mân Nam yêu cầu trở về, ngài Diệu Khâm xin nghỉ phép về lại Mân 

Nam  lễ tổ, thăm  mẹ. Phật  Học Viện do  mình  ngài Diễn  Bồi duy trì. Sư gởi 

thư cho đại sư Thái Hư xin cử người khác làm viện trưởng. Về sau, đại sư cử 

pháp  sư  Hội  Giác  làm  viện  trưởng,  để  ngài  Diễn  Bồi  được  giảm  bớt  gánh 

nặng, chuyên đảm trách giáo vụ. 

Đến  mùa Đông  năm 1948,  Ấn Thuận  đạo sư nhận  lời thỉnh cầu của  lão 

hòa  thượng  Tánh  Nguyện  đến  chùa  Nam  Phổ  Đà  ở  Hạ  Môn  sáng  lập  Đại 

Giác Giảng Xã, gởi thơ mời ngài Diễn Bồi và pháp sư Tục Minh sang trước 

giúp sức. Khi ấy, ngài Diễn Bồi bèn rời Hàng Châu sang Hạ Môn dạy tại Đại 

Giác  Giảng  Xã.  Sau  này,  ngọn  lửa  chiến  tranh  Quốc  -  Cộng  lan  đến  Mân 

Nam, Giảng Xã ngưng hoạt động, pháp sư Diễn Bồi và pháp sư Năng Tuấn 

sang  Hương  Cảng  trước.  Chẳng  lâu  sau,  đạo  sư  Ấn  Thuận  và  pháp  sư  Tục 

Minh cũng theo sang. Người mới đến Hương Cảng chỗ ở bất định, các thầy 

ba lượt đổi chỗ ở, cuối cùng theo đạo sư Ấn Thuận trú tại Hương Cảng Phật 

Giáo  Liên  Hiệp  Hội  đặt  tại  hội  quán  ở  eo  biển.  Ngài  Diễn  Bồi  và  pháp  sư 

Tục  Minh  giảo  đính  bộ  Thái  Hư Toàn  Thư cho  Thái  Hư Đại  Sư Toàn  Thư 

Xuất Bản Ủy Viên Hội. Họ ở Hương Cảng suốt ba năm, giảo đính được bốn 

mươi  sáu  quyển  trong  tổng  số  sáu  mươi  tư  quyển  của  bộ  Thái  Hư  Đại  Sư 

Toàn Thư. Đầu năm 1952, cư sĩ Lý Tử Khoan ở Đài Loan gởi thơ thỉnh ngài 

Diễn Bồi sang Đài Loan chủ trì Đài Loan Phật Giáo Giảng Tập Hội. Do vậy, 

tháng Ba năm đó, ngài Diễn Bồi ngồi thuyền sang Đài Loan. 

Đài Loan Phật Giáo Giảng Tập Hội do trụ trì chùa Linh Ẩn ở hồ Thanh 

Thảo,  huyện  Tân  Trúc  là  pháp  sư  Vô  Thượng  phát  tâm,  thỉnh  pháp  sư Đại 

Tỉnh đứng ra thành lập vào mùa Thu năm 1951 (tức năm Dân Quốc thứ bốn 

mươi).  Giảng  Tập  Hội  đặt  tại  chùa  Linh  Ẩn  ở  Tân  Trúc,  có  hơn  bốn  mươi 

hội viên dự hội nghe giảng. Năm 1949, Đại Tỉnh pháp sư đến Đài Loan, mùa 

Đông năm 1950, mắc bệnh cao huyết áp phải dưỡng bệnh tại Hương Sơn ở 

Tân  Trúc,  trong  năm  đó,  vì  pháp  sư  Vô  Thượng  khẩn  khoản,  phải  gượng 

mang thân bệnh đứng ra chủ trì Giảng Tập Hội. Ít lâu sau, do cao huyết áp bị 

trúng  phong  (stroke),  Giảng  Tập  Hội  không  người  lãnh  đạo,  phải  bị  đình 

đốn, nên mới nghĩ ngài Diễn Bồi là nhân tuyển thích hợp nhất để kế nhiệm. 

Pháp sư Diễn Bồi nhận lời thỉnh sang Đài Loan. 

Giảng  Tập  Hội  nam  nữ  học chung,  nữ sinh  hai  mươi  mấy  vị,  nam sinh 

chỉ có mười mấy người. Do pháp sư Diễn Bồi tuổi còn quá trẻ (ba mươi sáu 

tuổi),  lãnh  đạo  nữ  chúng  bất  tiện,  nên  bèn  lập  riêng  phân  ban  nam  nữ.  Về 

sau,  chuyển  nữ  sinh  sang  Viên  Quang  Phật  Học  Viện  ở  Trung  Lịch,  ngài 

Diễn  Bồi  sang  Linh  Ẩn  lãnh  đạo  nam  chúng.  Ngài  hòa  nhập  cùng  các  học 

tăng,  ngoài  việc  truyền  dạy  tri  thức  và  un  đúc  Phật  pháp  ra,  Ngài  đặc  biệt 

chú trọng đức dục, khiến cho danh tiếng của Giảng Tập Hội ngày càng lừng 

lẫy.  Tháng Chạp  năm 1956, khóa  học  tăng đầu tiên tốt  nghiệp, trong số đó 

có các vị như Thánh Ấn, Tu Nghiêm, Thông Diệu v.v… sau này đều thành 

những bậc pháp tướng của Phật môn. 

Năm 1957, đạo sư Ấn  Thuận  lập Phật Học Viện cho  nữ chúng tại chùa 

Nhất  Đồng  ở  Tân  Trúc,  ngài  Ấn  Thuận  làm  viện  trưởng,  cử  pháp  sư  Diễn 

Bồi đảm nhiệm phó viện trưởng. Tháng 9 năm đó, ngài Diễn Bồi kế tục đạo 

sư Ấn Thuận làm trụ trì chùa Thiện Đạo. Do phải trông coi sự vụ trong chùa, 

nên  ngoài  những  giờ  lên  lớp,  Sư không  đảm  nhiệm  trách  nhiệm  thật  sự  tại 

Phật Học Viện. Tháng Tư năm 1958, nhận lời mời, ngài Diễn Bồi sang Thái 

Lan,  Giản  Bố  Trại  (Cambodia),  Việt  Nam  v.v…  hoằng  hóa.  Hơn  ba  tháng, 

Ngài  lại  về  nước  dạy  học  như  cũ.  Tháng  Tám  năm  1960,  nhiệm  kỳ  trụ  trì 

chùa Thiện Đạo ba năm đã mãn, Sư kiên quyết từ chối trụ trì tiếp. Tháng 12, 

Sư xuất dương hoằng hóa, đến đây mới tạm chấm dứt giai đoạn truyền đạo, 

giáo  nghiệp,  dạy  học  sanh  nhai.  Dù  sau  này  thành  lập  Thái  Hư  Phật  Học 

Viện  tại  giảng  đường  Huệ  Nhật  ở  Đài  Bắc  và  Hoa  Văn  Phật  Học  Viện  tại 

chùa  Linh  Tuyền  núi  Nguyệt  My  tại  Cơ  Long,  ngài  Diễn  Bồi  chỉ  làm  viện 

trưởng trên danh nghĩa, chứ thật ra Ngài sống tại Tinh Châu (Singapore), hai 

chức viện trưởng chỉ làm cho có, không đảm nhận trách nhiệm thật sự. 



---o0o--- 

 

3. Đảm nhiệm vai trò trụ trì 



Một  đời  ngài  Diễn  Bồi  đảm  nhiệm  chức  trụ  trì  nhiều  lần.  Năm  1957, 

Ngài  từng  làm  trụ  trì  chùa  Thiện  Đạo  tại  Đài  Bắc.  Nguyên  lai,  chùa  Thiện 

Đạo do ngài Ấn Thuận làm trụ trì, nhưng do phải phân xử sự việc trong chùa 

không  ngớt, ngài  Ấn Thuận kiên quyết thoái  vị, ban  Hộ Tự kiến  nghị thỉnh 

ngài Diễn Bồi kế nhiệm. Ngài Diễn Bồi cả nể, thoái thác chẳng được, tháng 

Chín năm 1957 bèn tấn sơn thăng tòa2. Ngờ đâu giám viện của chùa chuyên 

quyền, nhân sự vẫn chẳng an định, ngài Diễn Bồi là con người học vấn, chán 

ngán chuyện con người tranh chấp, nên mọi sự đều ẩn nhẫn, hết thảy đều tùy 

duyên, miễn cưỡng đảm nhiệm chức vụ ba năm, rồi bèn kiên quyết thoái vị. 

Những vị cư sĩ nhiệt tâm trong ban Hộ Tự van nài, thậm chí lão cư sĩ Triệu 

Di Ngọ (Hằng Dịch) hơn tám mươi tuổi đảnh lễ khẩn cầu. Do tình thế chẳng 

thể ở thêm được nữa, pháp sư Diễn Bồi nhất quyết từ chức, ngôi Trụ Trì do 

pháp sư Mặc Như kế nhiệm. 

Cuối  năm  1966,  chúng  thường  trụ  tinh  xá  Phước  Nghiêm  ở  hồ  Thanh 

Thảo huyện Tân Trúc cùng suy cử ngài Diễn Bồi làm trụ trì. Trong tháng Tư 

năm đó, Ngài tấn sơn. Khi đó, ngài sống tại Tân Gia Ba, chức vụ trụ trì chỉ 

là danh nghĩa, sự vụ trong tinh xá do pháp sư Thường Giác thay  mặt xử lý. 

Đến tháng Tư năm 1970, nhiệm kỳ trụ trì ba năm đã mãn, pháp sư Ấn Hải, 

nguyên trụ trì  giảng  đường  Huệ Nhật, kế  nhiệm.  Năm 1968,  ngài Diễn  Bồi 

từ Tân Gia Ba trở về Đài Bắc, vào tổng y viện Vinh Dân khám nghiệm sức 

khỏe. Hội trưởng hội quản lý chùa Huyền Trang ở Nhật Nguyệt Đàm là lão 

cư sĩ Triệu Di Ngọ gởi thơ thỉnh Ngài giữ chức trụ trì chùa Huyền Trang. Cư 

sĩ  Lý  Tử  Khoan  cũng  ra  sức  mời  mọc,  Ngài  lại  gặp  cảnh  tình  nghĩa  buộc 

ràng chẳng thể chối từ được, phải chấp thuận làm trụ trì chùa Huyền Trang. 

Tháng  Ba  năm  1968  tấn  sơn.  Khi  đó,  có  hơn  ba  ngàn  người  đến  dự  lễ  và 

chúc  mừng,  náo  nhiệt suốt  ngày. Nhưng pháp  vụ tại Tân  Gia  Ba không thể 

bỏ  được,  nên  trong  thực  tế  sự  vụ  tại  chùa  Huyền  Trang  do  Giám  Viện  là 

pháp sư Thánh Ấn đảm trách. Nhiệm kỳ ba năm đã mãn, pháp sư Diễn Bồi 

kiên quyết từ chức, suy cử pháp sư Đạo An kế nhiệm. 

Sau  này,  trên  danh  nghĩa,  Ngài  còn  làm  trụ  trì  Diệu  Pháp  Tinh  Xá  tại 

Việt  Nam,  chứ  thực  tế  chỉ  là  hư  danh,  chẳng  cần  phải  thuật  kỹ  nữa.  Chùa 

Quán  Âm ở Mỹ, chùa  Tín Nguyện  và chùa Hoa  Tạng tại Phi  Luật  Tân đều 

từng thỉnh Ngài làm trụ trì, nhưng Ngài đều nhất loạt từ chối. Hạ tuần tháng 

12 năm 1990, trụ trì đạo tràng lớn nhất của Tân Gia Ba là Quang Minh Sơn 

Phổ Giác Tự là Hoằng Thuyền lão hòa thượng thị tịch, lão pháp sư Diễn Bồi 

lại bị Tín Thác Hội (trustee board) của chùa Phổ Giác lễ thỉnh đảm nhiệm trụ 

trì.  Ngày  mồng  Chín  tháng  Năm  năm  1991,  cử  hành  điển  lễ  tấn  sơn.  Ngày 

hôm  ấy,  cao  tăng  đại  đức  trong  ngoài  nước  vân  tập,  hơn  tám  ngàn  người 

tham  gia  đại  lễ.  Cuộc  lễ  long  trọng  chưa  từng  thấy.  Năm  ấy,  lão  pháp  sư 

Diễn  Bồi  đã  bảy  mươi  lăm  tuổi,  đáng  lẽ  là  tuổi  nghỉ  hưu,  nhưng  vì  hộ  trì 

Phật pháp, chẳng dám than mệt mỏi. 



---o0o--- 

 

4. Ba mươi năm hoằng pháp tại trời Nam 



Lần đầu tiên, ngài Diễn Bồi xuất ngoại hoằng hóa là năm 1958, ứng theo 

lời thỉnh cầu của cư sĩ Mã Tử Lương, lý sự trưởng của Long Hoa Phật Giáo 

Xã tại kinh đô Thái Lan, chủ trì lễ kỷ niệm đệ tam chu niên dựng tháp thờ xá 

lợi Thái Hư Đại Sư, đồng thời vì tín chúng giảng kinh. Do đấy, Sư cùng Phật 

Giáo đồ Đông Nam Á kết mối duyên không rời. Đầu tháng Năm năm ấy, Sư 

vừa  mới  đến  Mạn  Cốc  (Bangkok)  liền  được  các  xã  đoàn  Long  Hoa  Phật 

Giáo Xã, Trung Hoa Phật Học Nghiên Cứu Xã, Quang Hoa Phật Giáo Hội, 

Liên  Hoa  Phật  Giáo  Xã  v.v…  nhiệt  liệt  hoan  nghênh.  Ngài  hoằng  pháp  tại 

Mạn Cốc hơn cả tháng,  giảng kinh thuyết  pháp tại ba  mươi  nơi  như Đại Bi 

Giảng  Đường  của  Long  Hoa  Phật  Giáo  Xã,  do  cư  sĩ  Trần  Mộ  Thiền  dịch 

sang tiếng Triều Châu. 

Pháp  sư  Diễn  Bồi  hoằng  pháp  tại  Thái  Lan,  pháp  sư  Siêu  Trần  ở  Việt 

Nam,  pháp  sư  Pháp  Lương  ở  Cao  Miên  v.v…nghe  tiếng,  thỉnh  Ngài  khi 

hoằng  pháp ở Thái  Lan  xong, thuận đường sang Miên  và Việt  một chuyến. 

Trước đó, pháp sư Diễn Bồi không nghĩ đến chuyện sang ba nước này hoằng 

hóa, nhưng khó thể chối từ thịnh tình của ba nước này, nên ngày mùng Bảy 

tháng Sáu bay sang Kim Biên (Phnom Penh) của Cao Miên, giảng kinh Bát 

Đại Nhân Giác tại chùa Chánh Giác, cũng như diễn giảng và giảng kinh tại 

các tự  viện  Liên  Lâm  Tự, Quán  Huệ  Tự, Liên Quang tinh  xá  v.v… Ngài  ở 

lại  Kim  Biên  hơn  mười  ngày, rồi  vào  hạ tuần tháng Sáu  đến Sài Gòn, Việt 

Nam. Ngài ở lại Sài Gòn một tháng rưỡi, từng giảng kinh Bát Đại Nhân Giác 

tại chùa Xá Lợi, rồi bay ra cố đô Huế, bốn lượt diễn giảng tại chùa Từ Vân, 

hội  quán  Quảng  Đông,  đại  học  Huế  và  đài  phát  thanh  Huế.  Ngài  còn  đến 

Nha Trang, Đà Lạt v.v... Đến thượng tuần tháng Tám mới từ Sài Gòn bay về 

Hương Cảng, nhận lời thỉnh các nơi, lần lượt diễn giảng tại Chánh Giác Liên 

Xã, Trung Hoa Phật Giáo Đồ Thư Quán, đại lễ đường của trường Bảo Giác, 

Phật Giáo giảng đường v.v… Sau đấy mới quay về Đài Bắc. 

Tháng Tám năm 1960, sau khi giao trả chức Trụ Trì chùa Thiện Đạo, lại 

nhận lời thỉnh của kiều bào ở Việt Nam, Ngài từ Hương Cảng bay sang Việt 

Nam vào tháng Hai. Nguyên Đán năm 1961, Ngài chủ trì điển lễ An Vị Phật 

tại Diệu Pháp Tinh Xá ở Chợ Lớn. Ngài lại thuyết pháp ở chùa Từ Ân, giảng 

phẩm Phổ Môn tại chùa Vạn Phật, thuyết pháp tại chùa Nam Phổ Đà ở Chợ 

Lớn, chùa Phụng Sơn, chùa Ấn Quang, Giác Hoa tinh xá tại Sài Gòn. Ngài 

lại còn ra tận Đà Nẵng, Hội An v.v… lịch trình gần suốt bốn tháng. Hạ tuần 

tháng  Tư,  ngài đến thủ đô Vĩnh Chân (Vientiane) của  Lào hoằng pháp suốt 

một tuần. Ngài  lại sang  Thái  hoằng pháp tại các tự  viện,  xã đoàn Phật  giáo 

suốt một tháng. Hạ tuần tháng Năm bay sang đảo Tân Lang (Pinang) của Mã 

Lai.  Đương  thời  các  cao  tăng  hoằng  hóa  tại  Tân  Lang  như  Trúc  Ma,  Bản 

Đạo, Quảng Dư, Quảng Nghĩa, Minh Đức, Long Huy, Huệ Tăng, Long Căn 

v.v…  đều ra phi trường  nghênh đón. Ngài Diễn  Bồi tham quan, phỏng  vấn 

suốt hai tuần, lại sang Di Bảo (Ipoh), Cát Long Ba (Kuala Lumpur), Ma Lục 

Giáp (Melaka), thẳng đường tùy duyên thuyết pháp. Sau cùng, Ngài đến Tân 

Gia Ba. Ở Sư Thành3 được chư sơn trưởng lão khoản đãi, lại phỏng vấn chư 

sơn và các đoàn thể Phật giáo, tùy duyên hoằng hóa, mãi đến hạ tuần tháng 

Bảy mới trở lại Đài Bắc. 

Tháng 11 năm 1962, Sư sang Việt Nam hoằng pháp lần thứ ba, tín chúng 

Sài Gòn mong mỏi Sư ở luôn tại Việt Nam, lại còn xin quyên cúng đất. Sau 

khi suy nghĩ, Sư nhận lời, trù tính dựng chùa Bát Nhã. Năm 1963, nhân kỷ 

niệm mười năm ngày Từ Hàng Bồ Tát thị tịch, chùa Bồ Đề Lan Nhã tại Tân 

Gia  Ba  cử  hành  pháp  hội  ba  ngày,  thỉnh  ngài  Diễn  Bồi  sang  chủ  tọa  và 

thuyết pháp cho thiện tín. Tháng Năm năm ấy, Sư từ Việt Nam bay sang Tân 

Gia  Ba.  Xong  pháp  hội,  Sư  cùng  hai  vị  trưởng  lão  Quảng  Hợp,  Đạt  Minh 

bàn  luận  kế  hoạch  dựng  chùa  tại  Việt  Nam.  Hai  vị  trưởng  lão  bảo  Ngài: 

“Việt Nam chiến sự nhiều năm, tình thế bất ổn, nếu muốn dựng chùa, chẳng 

bằng kiếm đất dựng chùa tại Tân Gia Ba”. 

Cư sĩ Lâm Đạt Hiền, tín thác nhân (trustee) của Linh Phong Bồ Đề Học 

Viện (sau này xuất gia, thành pháp sư Huệ Viên) biết chuyện này, cầu thỉnh 

ngài Diễn  Bồi cũng trở thành tín thác  nhân của Bồ Đề Học Viện,  giao  Học 

Viện  cho  ngài  Diễn  Bồi  quản  lý,  để  biến  thành  đạo  tràng  hoằng  hóa  của 

Ngài. Sau này, vì thấy tình hình chính trị Việt Nam ngày càng xấu đi, Ngài 

bèn  dẹp  kế  hoạch  dựng  chùa  tại  Việt  Nam,  tiếp  nhận  trách  nhiệm  quản  lý 

Linh  Phong  Bồ  Đề  Học  Viện,  lại  còn  thỉnh  pháp  sư  Long  Căn  đảm  nhiệm 

vai trò tín thác nhân. Do học viện lâu ngày không được tu bổ, nên năm 1967 

bèn  trùng  tu,  đổi  tên  thành  Linh  Phong  Bát  Nhã  Giảng  Đường.  Năm  1968, 

công cuộc trùng tu hoàn tất, ngày 12 tháng Giêng năm Dân Quốc 67 (1968) 

cử hành lễ lạc thành và điển lễ an vị thánh tượng Phật Thích Ca. Ngày hôm 

ấy,  thỉnh  đạo  sư  Ấn  Thuận  ở  Đài  Loan  thăng  tòa,  khách  quý  các  giới  đến 

mừng  hơn  hai  ngàn  người.  Quốc  Vụ  Khanh  Việt  Nam  là  Mai  Thọ  Truyền 

cũng  đổi  lộ  trình  công  du  để  tham  gia  đại  điển  tưng  bừng  nhất.  Từ  đó,  về 

sau, pháp sư thường ở tại giảng đường giảng kinh hoằng hóa, trước sau hơn 

mười năm. 

Trong khoảng thời gian từ năm 1962 đến năm 1980, ngài Diễn Bồi nhiều 

lần qua các nước Mỹ, Gia Nã Đại, Phi Luật Tân hoằng hóa, ở đây chẳng cần 

phải thuật rõ. Năm 1969, tuy pháp sư ở tại Tân Gia Ba đã nhiều năm, nhưng 

vẫn chưa được trao quyền công dân, xuất nhập cảnh thật bất tiện, Ngài có ý 

rời Tân Gia Ba sang Mỹ hoằng hóa, bèn thỉnh pháp sư Long Căn trụ trì Bát 

Nhã  Giảng  Đường.  Ngày  hai  mươi  tháng  Mười  Một  năm  ấy  làm  lễ  giao 

chuyển.  Giao  chuyển  giảng  đường  Bát  Nhã  xong,  bên  ngoài  đồn  đại  ầm  ĩ, 

bên Hương Cảng đồn Ngài bị chính phủ Tân Gia Ba trục xuất khỏi nước. Để 

dẹp  yên  lời  đồn,  ngài  Diễn  Bồi  ở  lại  Tân  Gia  Ba  không  đi  nữa,  tạm  trú  tại 

Tân Gia Ba Nữ Tử Phật Học Viện, tiếp tục giảng kinh hoằng pháp. 



---o0o--- 

 

5. Kiến lập Phước Huệ Giảng Đường và Phật Giáo Phước Lợi Hiệp Hội 



Tháng  Ba  năm  1980,  chùa  Phổ  Hiền  ở  thành  phố  Túc  Vụ  (Cebu),  Phi 

Luật Tân, lạc thành, trụ trì là pháp sư Duy Từ thỉnh pháp sư Diễn Bồi chủ trì 

điển lễ an vị Phật. Sư bay sang Phi Luật Tân, đến hạ tuần tháng Ba từ Mã Ni 

Lạp (Manila) bay thẳng sang Nữu Ước (New York), giảng kinh tại các chùa 

Đông Thiền, Đại Giác suốt sáu tháng rồi mới trở lại Tân Gia Ba. Năm 1981, 

được trưởng lão Hoằng Thuyền và pháp sư Thường Khải giúp sức vận động, 

chính  phủ  Tân  Gia  Ba  phê  chuẩn  quyền  công  dân  cho  pháp  sư  Diễn  Bồi. 

Trong  thời  gian  ấy,  pháp  sư Diễn  Bồi  mua  được  cuộc  đất  rộng  bảy  vạn  ba 

ngàn thước vuông ở Bảng Nga (Punggol), nhờ kiến trúc sư  vẽ  họa đồ, đích 

thân xin phép xây dựng, chính phủ phê chuẩn cho khởi công vào mùa Xuân 

năm 1982, đặt tên là Phước Huệ Giảng Đường. Phước Huệ Giảng Đường là 

tên đặt nhằm kỷ niệm Phước Nghiêm Tinh Xá và Huệ Nhật Giảng Đường do 

đạo sư Ấn Thuận sáng lập tại Đài Loan. 

Phước Huệ Giảng Đường có đại giảng đường chứa được cả ngàn người, 

hai tòa lầu hai bên chia thành thư viện, phòng họp, phòng làm việc. Hậu viện 

dựng viện dưỡng lão Từ Ân Lâm có thể chứa được 120 người già. Ngoài ra 

còn có trung tâm giữ trẻ Từ Ân Lâm, công trình khởi đầu từ cuối Xuân năm 

1982, đến năm 1985 mới hoàn thành. Ngày 16 tháng Ba năm 1986 cử hành 

đại điển khai mạc, do phó thủ tướng thứ hai của Tân Gia Ba là Vương Đỉnh 

Xương chủ tọa. Những nhân vật chánh yếu trong chánh phủ, chư sơn trưởng 

lão, vô số thiện tín trong nhà Phật tham gia thạnh hội. Chư sơn trưởng lão từ 

Mỹ Quốc, Đài Loan, Phi Luật Tân cũng vầy đoàn tham gia. 

Phước Huệ giảng đường là đạo tràng hoằng pháp, cũng là trụ sở của hiệp 

hội Phước  Lợi Phật  giáo  Tân Gia  Ba.  Hiệp hội Phước  Lợi  là cơ cấu phước 

lợi  xã  hội do pháp sư Diễn  Bồi  thành  lập  vào  năm 1981. Thoạt đầu  là phát 

tiền cứu trợ mỗi tháng và vật phẩm cứu tế cho những gia đình bất hạnh, cũng 

như đến thăm hỏi và phát quà cho các y viện, viện nuôi người tàn tật, cô nhi 

viện. Sau khi Phước Huệ Giảng Đường lạc thành, cao đồ của pháp sư Diễn 

Bồi là pháp sư Khoan Nghiêm đề xướng, trước sau lập thành viện dưỡng lão 

Từ Ân Lâm có thể chứa được hơn trăm người, rồi phát triển các phân bộ nhà 

giữ trẻ Từ Ân ở nhiều nơi. Sau này thiết lập trung tâm lọc thận trang bị thiết 

bị hiện đại hóa, trung tâm phòng dịch, và trung tâm văn hóa khá quy mô. 

Do  những  cống  hiến  phước  lợi  của  pháp  sư  Diễn  Bồi  đối  với  xã  hội, 

được các nhân sĩ trong xã hội tán thán và chính phủ công nhận, Tổng Thống 

nước Cộng Hòa Tân Gia Ba, trong hai năm 1986 và 1992 hai lần trao huân 

chương  Phục  Vụ  Công  Cộng  cho  Sư,  cử  Ngài  làm  đại  biểu  Phật  giáo  của 

Tân Gia Ba Tông Giáo Hòa Giai Lý Sự Hội (hội phát triển hòa hợp tôn giáo 

Singapore). 

Lão pháp sư Diễn Bồi thâm nhập Kinh Tạng, ba Tạng Kinh, Luật, Luận 

không  gì  Ngài  chẳng  thông  đạt,  có  xưng  tụng  là  Tam  Tạng  Pháp  Sư  cũng 

chẳng quá đáng. Mỗi khi có pháp hội truyền giới, đa phần mời Ngài làm Đắc 

Giới Hòa Thượng, rất nhiều lần như thế, chẳng thể thuật đủ. Trước thuật cả 

đời Ngài kết quả là bộ Đế Quán Toàn Tập ba mươi bốn quyển, Đế Quán Tục 

Tập mười hai quyển, rành rành tám trăm vạn chữ. 

Pháp sư Diễn Bồi tánh tình bộc trực, chẳng khéo ăn nói, nên tự ký tên là 

Ngu  Tăng,  nhưng  giảng  kinh  thuyết  pháp  như  sông  chảy  cuồn  cuộn  chẳng 

ngừng, người nghe không ai chẳng thích nghe. Lão pháp sư Diễn Bồi thị tịch 

ngày mồng Mười tháng 11 năm 1996, thọ tám mươi tuổi. 





---o0o--- 

 Lời Tựa 

  

Phẩm  Phổ  Môn  kinh  Pháp  Hoa  và  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  kinh 

Hoa Nghiêm là hai phẩm kinh được lưu hành phổ biến nhất trong giới Phật 

Giáo  Trung  Quốc, nhưng phẩm  Phổ Môn  được đọc tụng, hoằng truyền phổ 

biến thịnh hành nhất. Nguyên nhân là do Quán Âm đại sĩ tâm từ bi thiết tha, 

có nhân duyên rất sâu đậm đối với Sa Bà; bởi thế, tuy Ngài vào khắp  mười 

phương  cõi  nước,  nhưng  thường  trụ  trong  cõi  Sa  Bà  này  để  hóa  độ  kẻ  hữu 

duyên. 

Trong  kinh,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Đại  Sĩ  công  đức  rất  sâu  vô  lượng, 

chẳng  riêng  gì  kẻ  trí  huệ  nhỏ  nhoi  chẳng  thể  liếc  thấy  một  phần  trong  vạn 

phần, ngay cả Phổ Hiền Bồ Tát là bậc hạnh nguyện rộng lớn cũng chẳng thể 

suy lường chừng bằng sợi lông, giọt nước. Chúng ta là hạng phàm phu khổ 

não trói buộc đầy dẫy, làm sao có thể tuyên dương một phần trong trăm phần 

vạn ức phần công đức của Bồ Tát? 

Thế nhưng nghĩ đến Bồ Tát đại từ, tâm niệm độ sanh thiết tha, tâm bi ân 

cần cứu khổ cứu  nạn, đối  với công ân  tùy hình tùy  loại tầm  thanh cứu  khổ 

của Bồ Tát, há lẽ chẳng nên cực lực tán ngưỡng? Bởi thế, mỗi khi xuất ngoại 

hoằng  hóa, tôi thường tuyên dương công  đức Đại Sĩ,  mà đa số thính chúng 

cũng thích nghe thệ nguyện rộng sâu của Đại Sĩ. 

Mùa Xuân năm Dân Quốc 50 (1961), sang Việt Nam hoằng hóa lần thứ 

hai, Trụ Trì chùa Vạn Phật ở Chợ Lớn cung thỉnh tôi giảng phẩm Phổ Môn, 

tôi  bèn  chấp  nhận  giảng  cho  đại  chúng.  Lúc  ấy,  do  cư  sĩ  Tịnh  Thắng  ghi 

chép lời giảng, nhưng vì quá nửa thời gian cứ mải miết hoằng pháp ở ngoại 

quốc,  nguyên  cảo  rốt cuộc  để  đâu  mất,  thủy  chung  không  cách  nào  tìm  lại 

được, đến nỗi chưa thể xuất bản thành sách! 

Năm  Dân  Quốc  56  (1967),  tại  pháp  hội  thuyết  pháp  mỗi  tuần  ở  Bồ  Đề 

Lan  Nhã  thuộc  Singapore,  theo  yêu  cầu  của  thính  chúng,  tôi  đặc  biệt  chọn 

giảng phẩm Phổ Môn, do pháp sư  Tịnh  Khải dịch sang tiếng Quảng Đông, 

đồng thời sư cô còn phát  tâm đem bản  ghi  lời  giảng  mỗi  tuần trình cho tôi 

xem. Xem xong, biết ghi chép không lầm, tôi lại sửa chữa đôi chút, cho đến 

khi giảng xong, hoàn thành hơn mười vạn chữ. 

Hoàn thành bản Giảng Ký này, nếu bảo có kiến giải đặc sắc gì, tôi chẳng 

dám nhận lấy, chỉ dám thừa nhận là những lời thông tục dễ hiểu. Nhận thấy 

Phật  tử  Trung  Quốc  đọc  tụng  phẩm  Phổ  Môn  rất  nhiều,  ắt  chẳng  ít  người 

muốn  hiểu  rõ  nội  dung.  Đó  là  hiện  tượng  đáng  mừng  ít  có,  bởi  lẽ  chẳng 

những tin nhận Phật pháp mà còn muốn hiểu rõ nữa. 

Nếu tôi không  lầm,  những bản chú thích  liên quan đến phẩm  Phổ Môn 

xưa nay thật sự rất nhiều, nhưng những bản khiến đại chúng xem đến có thể 

hiểu được lại không nhiều. Lúc tôi giảng phẩm này, vì mong đại chúng nghe 

hiểu  được  lời  giảng,  nên  chỉ  tích  cực  chọn  lấy  những  điểm  nông  cạn  nơi 

những  nghĩa  thẳm  sâu,  người  chép  lại  cứ  chép  đúng  theo  lời  tôi  giảng,  lại 

vận dụng tài viết lách sắp xếp lại, khiến cho bản Giảng Ký này rất dễ đọc. 

Với  một  phẩm  Phổ  Môn,  đức  Phật  muốn  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh 

nhất  tâm  xưng  niệm  Quán  Âm.  Đức  Quán  Âm  một  thân  vì  khắp  mười 

phương chúng sanh thị hiện các thứ sắc thân. Bởi thế, trong mọi hang cùng 

ngõ tận nước ta, kẻ ngu phu, ngu phụ không ai chẳng biết đến đức hiệu của 

Đại Sĩ, không ai chẳng tôn phụng thánh tượng Đại Sĩ, đủ thấy Quán Âm Bồ 

Tát đại từ đại bi rộng nhiếp quần cơ và lợi khắp trời người như thế đó! 

Trong thế giới Sa Bà này, có thể nói là Quán Âm Bồ Tát không lúc nào 

chẳng  qua  lại  quanh  quẩn  bên  chúng  ta,  vấn  đề  là  mức  độ  thành  kính  của 

chúng ta đối với Bồ  Tát như thế nào? Đối với Bồ Tát quý vị thành kính một 

phần, sẽ  gần được  Bồ  Tát một phần. Đấy  là điều  tuyệt đối, chẳng còn  nghi 

ngờ chút nào nữa. 

Bởi thế tôi nguyện mọi người trên thế giới, nhằm lúc mùa Thu lắm hoạn 

nạn này, hãy cùng niệm thánh hiệu Quán Âm để cầu Bồ Tát gia bị, hiện đời 

thân tâm yên vui, mạnh khỏe, đời sau rốt ráo giải thoát! 

Singapore, ngày mồng Mười tháng Tám Phật lịch 2511 (1967), 

đề tựa tại giảng đường Linh Phong Bát Nhã. 



  

---o0o--- 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

   

 I. Những điều khái lược sơ khởi 



Chư vị pháp sư! Chư vị cư sĩ! 

Thời gian trôi qua quá nhanh, mỗi năm một độ Tân Xuân đã qua mất rồi. 

Từ  hôm  nay trở đi, tôi  lại cùng các  vị  giảng  luận Phật pháp đôi chút. Năm 

ngoái, cùng quý vị giảng kinh Thắng Man, xét về mặt lý luận khá sâu, người 

nghe  cảm  thấy  hơi  tốn  sức,  năm  nay  tôi  đặc  biệt  chọn  phẩm  Phổ  Môn  để 

giảng cho quý vị, là phẩm kinh  mọi người thường đọc tụng, nhất định nghe 

giảng sẽ dễ hiểu hơn. Thật ra, kinh Thắng Man và Pháp Hoa đều cùng là đại 

pháp  Nhất  Thừa, đều  là  vì căn cơ tối  thượng  thừa  mà  nói, chẳng có  trí  huệ 

tương đương sẽ chẳng dễ tiếp thọ, nhưng phẩm Phổ Môn này chuyên giảng 

những sự trong thực tế, chẳng quá khó hiểu chi lắm. 

Năm nay cùng chư vị tuyên giảng Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm, 

trong  thời  đại  hỗn  loạn  hiện  thời,  tôi  cho  là  rất  có  ý  nghĩa.  Sống  còn  trong 

thời đại này, ai nấy đều có cảm giác ở sẵn bên bờ hủy diệt, thật sự phải gấp 

cầu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  bi  đến  cứu  giúp,  mà  cũng  chỉ  có  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát đại bi vô tư như thế mới có thể cứu giúp nhân loại trong thế giới 

hiện tại. Phẩm Phổ Môn chuyên nói về tinh thần cứu khổ cứu nạn đại vô úy 

của  Quán  Âm  Bồ  Tát;  bởi  thế,  sau  khi  chúng  ta  nghe  xong,  một  mặt  phải 

thiết thực cảm  niệm,  nhận  hiểu bi  nguyện  của đức Quán  Âm,  một  mặt phải 

chính mình nỗ lực phát khởi bi nguyện sao cho bi nguyện của chính mình và 

bi nguyện của Bồ Tát kết hợp thành một, khiến cho thế giới trùng trùng khổ 

nạn này chỗ nào cũng có Quán Âm thị hiện, chỗ nào cũng có Quán Âm cứu 

giúp,  thì  hoạt  động  của  nhân  loại  trong  thế  giới  nhờ  đó  mới  được  an  tịnh 

vậy. 

Nói  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  tín  đồ  Phật  giáo  chúng  ta  không  ai 

chẳng biết, giống như hai câu nói lưu truyền trong nước ta  “Gia gia Di Đà 

 Phật,  nhân  nhân  Quán  Thế  Âm”   (Nhà  nhà  Di  Đà  Phật,  người  người  Quán 

Thế  Âm),  đủ  thấy  Quán  Âm  đã  thâm  nhập  trong  lòng  người  như  thế  nào! 

Nguyên lai, tín ngưỡng Quán Thế Âm Bồ Tát, xưng niệm Quán Thế Âm Bồ 

Tát, lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát rất phổ biến chẳng riêng gì tại Trung Quốc, 

mà  Hàn  Quốc,  Nhật  Bản,  Việt  Nam  và  những  nơi  có  kiều  bào  cư  ngụ  như 

Tinh châu (Singapore), Mã  Lai, đều  rất phổ biến. Có thể  nói  là trong tất cả 

những nơi có Đại Thừa Phật pháp lưu hành đều có tín ngưỡng này. Chúng ta 

cứ thử đi khắp  nơi trong  những  nước  này, sẽ thấy rất rõ:  nơi  thành  thị,  nơi 

thôn làng, trên non cao, bên bãi biển, bến sông, nói chung là hễ chỗ nào có 

người sống, chỗ đó đều có người thờ phụng thánh tượng Quán Âm Bồ Tát, 

xưng niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. Chẳng riêng gì người tin Phật mới 

như vậy, ngay cả những kẻ không tin Phật, cũng thường bất tri bất giác xưng 

niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. 

Đồng  thời,  chúng  ta  thấy  kinh  Đại  Thừa  giới  thiệu  rất  nhiều  danh  hiệu 

Bồ  Tát,  đặc  biệt  là  trong  số  tám  vạn  Bồ  Tát  được  kinh  Pháp  Hoa  nói  đến, 

thậm chí trong số mười tám vị Bồ Tát thượng thủ, ta thấy rốt cuộc có mấy vị 

được con người hiện tại thường quen xưng niệm nhiều nhất? Ngoại trừ Văn 

Thù, Di Lặc còn được người đời xưng niệm, vị Bồ Tát khác được người đời 

xưng niệm nhiều nhất không thể không tính đến vị Đại Bi Quán Thế Âm Bồ 

Tát này. 

Các vị Bồ Tát khác không những chẳng được người đời thờ phụng, xưng 

niệm,  mà  còn  ít  có  người  biết  đến  danh  hiệu  nữa.  Do  vậy  có  thể  suy  luận 

rằng Quán Thế Âm Bồ Tát có nhân duyên đặc biệt đối với chúng sanh trong 

thế giới Sa Bà như thế nào, lại còn có mối quan hệ thật sâu đậm, thân thiết! 

Bởi thế, chúng ta phải thường nên xưng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát,  chúng  ta  chẳng  nên  cô  phụ  Quán  Âm  Bồ  Tát từ bi  cứu  giúp  chúng  ta, 

trong  từng  thời  khắc,  chúng  ta  nên  cùng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sống  cùng 

một chỗ, thực hành hạnh đại bi cứu giúp rộng lớn. 



---o0o--- 

1. Nguyên quán của đức Quán Thế Âm Bồ Tát 



Quán Thế Âm Bồ Tát đã cùng chúng sanh thế giới Sa Bà có mối quan hệ 

sâu đậm, thiết tha như thế, vấn đề tiếp theo là: Rốt cuộc, Quán Âm Bồ Tát là 

người  thuộc  địa  phương  nào?  Đạo  tràng  hành  hóa  của  Ngài  ở  đâu?  Bởi 

người  đời  thường  nêu  lên  câu  hỏi  này,  nên  bây  giờ  tôi  bắt  buộc  phải  giải 

thích sơ lược. Chỉ khi nào mối nghi này trong lòng mọi người được tháo gỡ 

sạch thì ai nấy mới có thể kiên định tin tưởng Quán Âm, mới hòng khiến cho 

con người chân thành tụng niệm thánh hiệu Quán Âm. 

Rốt cuộc, Quán  Âm Bồ Tát là  người thuộc  địa phương  nào? Chẳng thể 

nói  nhất  định  Ngài  là  người  ở  trấn  nào,  làng  nào,  tỉnh  nào,  nước  nào  trong 

thế  giới  Sa  Bà  được.  Căn  cứ  vào  những  lời  giới  thiệu  trong  rất  nhiều  kinh 

điển Đại Thừa, Quán Thế Âm Bồ Tát là một trong hai vị đại Bồ Tát hầu cận 

hai  bên  đức  A  Di  Đà  Phật  trong  thế  giới  Cực  Lạc  cách  ngoài  mười  vạn  ức 

cõi nước, đồng thời, Ngài cũng là vị đại Bồ Tát phù tá A Di Đà Phật hoằng 

dương Phật pháp. Hiện tại, Ngài là vị Bổ Xứ Bồ Tát, trong quá khứ chính là 

Chánh Pháp Minh Như Lai, tương lai kế thừa A Di Đà Phật thành Phật trong 

thế  giới  Cực  Lạc,  hiệu  là  Phổ  Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Phật.  Bởi  thế, 

hiện thời chúng ta chỉ có thể nói Ngài là một Bồ Tát vĩ đại đầy đủ đại từ bi, 

đại trí huệ trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng cần phải nói chính xác 

Ngài đản sanh tại nơi nào trong thế giới Sa Bà này! 

Còn như đạo tràng hành hóa của Quán Âm Bồ Tát thì về đại thể, có thể 

chia  thành  hai  loại:  căn  bản  đạo  tràng  và  hóa  hiện  đạo  tràng.  Căn  bản  đạo 

tràng  là  thế  giới  Cực  Lạc,  bởi  lẽ  Quán  Âm  là  một  vị  đại  Bồ  Tát  trong  thế 

giới Cực Lạc. Căn bản đạo tràng này, phàm ai là Phật tử đều tin nhận, chẳng 

nẩy sanh lòng hoài nghi. Còn về hóa hiện đạo tràng, trong mười phương tất 

cả  thế  giới,  phàm  những  nơi  nào  có  Bồ  Tát  giáo  hóa,  nơi  đó  chính  là  hóa 

hiện đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát. Như vậy, loại đạo tràng này rất nhiều, 

chỗ nào cũng là đạo tràng của ngài Quán Âm cả. 

Bất quá, chỉ nói riêng trong thế giới Sa Bà, theo kinh Hoa Nghiêm, bên 

bờ biển ở Nam Ấn Độ, có ngọn núi Phổ Đà Lạc Già (Potalaka), là đạo tràng 

thị hiện đầu tiên của Quán  Âm  Bồ  Tát trong thế  giới  Sa  Bà. Nhưng  những 

người  học  Phật  Trung  Quốc  chưa  ai  từng  đến  đạo  tràng  này,  mà  cũng  ít ai 

biết đến. Đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát mà người Trung Quốc thường biết 

đến là núi Phổ Đà ở trong Nam Hải, thuộc tỉnh Triết Giang. Trong quá khứ, 

mỗi năm người đến Phổ Đà triều bái Quán Âm rất nhiều. 

Nam  Hải  Phổ  Đà  Sơn  là  đạo  tràng  thị  hiện  của  Quán  Âm  Bồ  Tát  được 

người  Trung Quốc công  nhận,  nổi tiếng toàn thế  giới, đương  nhiên phải có 

nhân  duyên,  lai  lịch,  bây  giờ,  chẳng  ngại  gì  không  giới  thiệu  đơn  giản  như 

sau:  

Ở  Trung  Quốc,  vào  thời  đại  Nam  Bắc  Triều  (386-589),  trong  khoảng 

niên  hiệu  Trinh  Nguyên  đời  Lương,  có  một  vị  pháp  sư  Nhật  Bản  là  Huệ 

Ngạc đến Trung Quốc cầu pháp, hết sức chân thành tin tưởng Quán Âm Bồ 

Tát.  Lúc  Ngài  học  xong,  quay  về  Nhật  Bản,  ngoại  trừ  rất  nhiều  kinh  sách 

mang theo, Ngài còn đặc biệt thỉnh một tượng Quán Âm đem về nước cúng 

dường.  Thời  cổ  giao  thông  chẳng  thuận  tiện  như  hiện  thời,  đương  nhiên  là 

phải  ngồi  thuyền  gỗ.  Nhưng  khi  ngài  Huệ  Ngạc  thỉnh  tượng  Quán  Âm  lên 

thuyền gỗ, thuyền đi chưa được bao lâu, biển đột nhiên nổi sóng to, gió lớn, 

khiến  cho  chiếc  thuyền  Ngài  ngồi  dù  làm  bất  cứ  cách  nào  cũng  không  tiến 

lên  được.  Trong  tình  huống  bất  đắc  dĩ  đó,  chỉ  còn  cách  thỉnh  tượng  Quán 

Âm  Bồ  Tát  lên  một  hòn  đảo  nhỏ,  dựng  một  gian  nhà  lá  trên  đảo  để  thờ 

phụng Quán Âm Bồ Tát. Những dân chài qua lại hòn đảo nhỏ ấy và những 

cư  dân  vùng  phụ  cận  thường  đến  thắp  hương,  lễ  bái,  phát  sanh  rất  nhiều 

chuyện  linh  cảm  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Bởi  thế,  người  đến  thắp  nhang  lễ  bái 

càng ngày càng đông, hòn đảo nhỏ ấy ngày càng phát đạt đến nỗi cái tên gốc 

là đảo Mai Sầm trở thành Phổ Đà Sơn, núi ấy cũng trở thành đạo tràng của 

Quán Âm Bồ Tát. Sau này, nó cùng với đạo tràng Ngũ Đài Sơn của Bồ Tát 

Văn  Thù  ở  Sơn  Tây,  đạo  tràng  Nga  Mi  Sơn  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  ở  Tứ 

Xuyên và đạo tràng Cửu Hoa Sơn của Bồ Tát Địa Tạng ở An Huy trở thành 

bốn đại danh sơn, thành những trọng trấn của Phật giáo Trung Quốc. 

Từ khi Phổ Đà Sơn trở thành đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát, về sau có 

rất  nhiều  chỗ  Bồ  Tát Quán  Âm  thị  hiện  linh  cảm,  đều  gọi  là  đạo  tràng  của 

Quán Âm Bồ Tát. Nói ở mức độ cao hơn, phàm những nơi nào có người tin 

tưởng Quán Âm Bồ Tát, chỗ nào thờ phụng Quán Âm Bồ Tát, chỗ đó đều có 

thể gọi là đạo tràng của Quán Âm Bồ Tát. Bởi Bồ Tát giáo hóa chúng sanh 

trong  khắp  mười  phương  nên  thật  sự  có  thể  nói  là   “không  cõi  nước  nào, 

 Ngài chẳng hiện thân” . Bất luận ở địa phương nào, bất luận loài chúng sanh 

nào, lúc nào cần đến Bồ Tát hóa độ, Ngài bèn dùng thân phận đúng theo nơi 

đó, đến  hóa độ. Như kinh  nói  “nên dùng  thân nào để độ, bèn hiện thân đó 

 thuyết pháp”  chính  là thể  hiện tinh  thần ấy. Trong  phần sau, khi  giảng đến 

chuyện du hóa các nước trong kinh văn, tôi sẽ giới thiệu tường tận. 

Nói theo Đại Thừa Phật pháp, phàm là bậc đại Bồ Tát tu hạnh Bồ Tát đã 

lâu, đặc biệt là hàng Bồ Tát tối hậu thân Nhất Sanh Bổ Xứ, ai nấy đều có thể 

 “không  cõi  nào  chẳng  hiện  thân” ,  đều  có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh  trong 

từng thời khắc. Bây giờ, tôi nêu ra một vị Bồ Tát rất nổi tiếng, trong tương 

lai sẽ thành Phật trong thế giới Sa Bà này, đó là Di Lặc Bồ Tát. Cổ đức đã có 

bài tụng:  

 Di Lặc, chân Di Lặc,  

       Hóa thân thiên bách ức,  

       Thời thời thị thời nhân,  

       Thời nhân tự bất thức.   

(Tạm dịch:  

Di Lặc, chân Di Lặc, 

Hóa thân trăm ngàn ức, 

Luôn thị hiện người đời, 

Người đời nào hay biết). 

Có người cho rằng: Niệm danh hiệu chư Bồ Tát về căn bản là vô dụng, 

bởi  lẽ  từ  trước  đến  nay  chúng  ta  chưa  từng  thấy  Bồ  Tát.  Đây  là  một  quan 

niệm sai  lầm.  Xin thưa  thật cùng quý  vị: Bồ  Tát bi tâm thấu  xương,  xuyên 

tủy, thời thời khắc khắc hằng hiện diện trước mặt chúng ta. Như ngài Di Lặc 

sở  dĩ  có  tên  là  Di  Lặc  chẳng  phải  đơn  giản  đâu  nhé,  Ngài  có  thể  hóa  thân 

nhiều  đến  trăm  ngàn  ức,  dùng  các  thứ  thân  phận  khác  nhau:  hoặc  thị  hiện 

thân Phật, hoặc thị hiện thân tỳ-kheo, hoặc thị hiện thân cư sĩ, thường hằng 

chẳng gián đoạn, thời thời khắc khắc thị hiện trước mỗi người đáng nên hóa 

độ. Tiếc rằng kẻ ấy chẳng biết Bồ Tát hiển  hiện, ta chỉ có thể tự trách  móc 

mình chẳng  nhận  ra  Bồ  Tát ở  ngay  trước  mặt  mình,  chẳng  được  nói  là  Bồ 

Tát chẳng thị hiện trong nhân gian đông đảo. 

Di  Lặc  thị  hiện  như  thế  thì  phải  biết  là  Quán  Âm  cũng  giống  như  thế. 

Nếu dùng lại bài kệ trên, ta cũng có thể nói:  

 Quán Âm, chân Quán Âm,  

       Hóa thân thiên bách ức,  

       Thời thời thị thời nhân,  

       Thời nhân tự bất thức.  

Như nay các vị đang hiện diện đây, ai là Quán Âm Bồ Tát, ai là Di Lặc 

Bồ Tát, chúng ta cũng chẳng nhận biết một ai, nhưng chẳng thể vì đó nói là 

trong  đạo  tràng  này  không  có  Quán  Âm,  Di  Lặc  ẩn  hiện.  Là  Phật  tử,  phải 

kiên định tin tưởng điều này! 



---o0o--- 

2. Giới tính của Quán Âm Bồ Tát 



Địa phương xuất thân và đạo tràng thị hiện của Quán Âm Bồ Tát, tôi đã 

giảng đại lược rồi; hiện giờ còn  một vấn đề tôi cần phải giải đáp, đó là đức 

Quán Âm Bồ Tát trọn vẹn đại từ bi, đại trí huệ, đại nguyện lực, đại công đức 

rốt cuộc là nam hay nữ đây? Bởi lẽ, hiện thời trông thấy tượng Quán Âm Bồ 

Tát, đại đa số là nữ tướng, nên thường có người nêu lên câu hỏi này. 

Trên  căn  bản,  chúng  ta  nên  nói  Quán  Âm  Bồ  Tát  là  nam  tử.  Từ  đời 

Đường trở về trước, tất cả tượng Quán Âm dù là tượng đắp hay tranh vẽ đều 

mang tướng mạo nam nhân. Quán Âm Bồ Tát mang tướng người nam là có 

căn cứ hay không? Kinh Hoa Nghiêm chép:  “Dũng mãnh trượng phu Quán 

 Tự Tại” . Quán Tự Tại chính là Quán Thế Âm. Kinh gọi Ngài là “bậc trượng 

phu dũng mãnh”, chứng minh Quán Âm vốn là nam tử. 

Chẳng  qua,  nói  trên  phương  diện  Quán  Âm  thị  hiện,  khó  có  thể  quyết 

định Ngài là nam hay nữ; bởi lẽ đại Bồ Tát thị hiện nào phải để chơi giỡn mà 

trọn  vì  độ  sanh.  Chúng  sanh  muốn  Bồ  Tát  thị  hiện  thân  tướng  nào,  Bồ  Tát 

liền  vì  chúng  sanh  thị  hiện  thân  tướng  như  thế  ấy.  Nếu  như  có  một  loại 

chúng sanh cần  Bồ Tát thị  hiện tướng  người  nam để hóa độ, Bồ Tát liền  vì 

kẻ  ấy  thị  hiện  nam  tướng.  Lại  có  một  loại  chúng  sanh  cần  Bồ  Tát  thị  hiện 

tướng  nữ để  hóa  độ,  Bồ  Tát  liền  vì  kẻ  ấy  hiện  tướng  nữ;  rất  khó  nói  quyết 

định Ngài là thân tướng nào! Bởi lẽ đối với bản thân Quán Âm Bồ Tát, [thân 

nam  hay  nữ]  không  thành  vấn  đề,  thuận  theo  yêu  cầu  của  từng  chúng  sanh 

mà hiện thân, tự mình trọn chẳng có chủ ý biến hiện ra sao. Còn như Bồ Tát 

Quán Âm trong thế giới này thường hiện tướng nữ cũng là đạo lý chung, đến 

phần sau sẽ lại giảng tiếp. 

Bây  giờ,  trước  hết  tôi  sẽ  kể  câu  chuyện  xưa  Quán  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện 

thân  nữ  để  hóa  độ  chúng  sanh  cho  quý  vị  nghe.  Tại  Trung  Quốc,  vào  đời 

Đường, tại bến Hữu Kim ở Thiểm Tây, Bồ Tát thị hiện làm  một cô gái bán 

cá. Cô gái bán cá này lớn lên rất xinh đẹp, mỗi sáng sớm cô xách một giỏ cá, 

đến  thôn  trang  nọ  bán  cá.  Thanh  niên  trong  thôn  thấy  cô  gái  tuổi  nhỏ  xinh 

đẹp, chẳng ngừng theo đuổi cô. Mỗi chàng thanh niên đều hy vọng sẽ được 

cùng cô kết duyên giai ngẫu. Do quá nhiều người theo đuổi khiến cô gái bán 

cá  không  biết  giải  quyết  như  thế  nào,  cô  bèn  nghĩ  ra  một  cách,  bảo  cùng 

những chàng thanh niên trong thôn:  

- Các anh nhiều người quá, em chỉ có  một thân gái, đương nhiên chẳng 

thể thỏa mãn tâm nguyện của từng người được. Bây giờ, em đưa ra một điều 

kiện chẳng khó khăn quá, ai làm được em sẽ lấy người đó, chẳng cần ai phải 

theo đuổi nữa! 

Những chàng thanh niên vội hỏi ngay: “Điều kiện gì?” 

Cô gái bán cá đáp:  

-  Trong  nhà  Phật  có  một  bản  kinh  tên  là  Phổ  Môn  Phẩm.  Ai  trong  ba 

ngày có thể học thuộc lòng, em sẽ sánh duyên cùng người đó. 

Kết  quả,  trong  ba  ngày  đọc  thuộc  phẩm  Phổ  Môn  có  bốn  năm  chục 

người. Cô gái bán cá lại nói:  

- Em chỉ có  một thân, các anh  lại  nhiều  người quá.  Làm sao biết  quyết 

định  lấy  ai  đây?  Xin  thưa  cùng  các  anh,  trong  nhà  Phật  lại  có  một  bộ  kinh 

tên là kinh Kim Cang, kinh văn dài hơn phẩm Phổ Môn. Trong số các anh có 

ai trong năm ngày đọc thuộc, em sẽ lấy người đó. 

Các  chàng  do  tình  yêu  sôi  sục,  trong  năm  ngày  đọc  thuộc  kinh  Kim 

Cang,  vẫn có  hơn  mười  người.  Kết quả, vẫn chẳng  giải quyết  vấn đề được. 

Khi ấy, cô gái bán cá lại bảo những chàng đó:  

- Trong nhà Phật có bộ kinh Đại Thừa tên là Diệu Pháp Liên Hoa, trong 

vòng bảy ngày, ai trong số các anh có thể đọc thuộc, em nhất định lấy người 

đó. 

Chư  vị  nghĩ  xem:  Kinh  Pháp  Hoa bảy quyển  hai  mươi tám phẩm  nhiều 

thế đó, phải đọc thuộc trong vòng bảy ngày chẳng phải là chuyện dễ dàng gì, 

cho nên rốt cuộc chỉ có một chàng thanh niên họ Mã đọc thuộc. Cô gái bán 

cá thực hiện lời hứa, đương nhiên lấy chàng thanh niên họ Mã. Chàng họ Mã 

trong  lòng  hoan  hỷ  chẳng  thể  nói,  người  khác  cũng  mừng  cho  chàng  lấy 

được cô gái đẹp như hoa xinh tợ ngọc đó làm vợ. Nhưng đến tối động phòng 

hoa chúc, sau khi đám khách mừng đã vui say rã đám, cô gái bỗng lên cơn 

đau  bụng  chết  đi!  Chẳng  cần  phải  nói,  lúc  đó  thật  bi  thương,  chàng  thanh 

niên họ Mã tuổi trẻ, tận dụng mọi tâm cơ, mới lấy được một cô vợ đẹp như 

thế,  nay  rốt cục  trắng  tay,  sao  không  đau  lòng  muốn  chết;  nhưng  người  đã 

chết rồi chẳng sống lại được, đau thương ích gì? Chỉ đành chiếu theo phong 

tục, đem người chết đi an táng, chứ còn có cách nào khác nữa đâu? 

Nói ra thật là kỳ quái, linh cữu đưa đi nửa đường, đột nhiên gặp  một vị 

lão tăng bảo chàng thanh niên họ Mã:  

- Nghe nói hôm qua cậu vừa cử hành đại lễ kết hôn, sao hôm nay đã cử 

hành tang lễ? 

Chàng thanh niên họ Mã ôm mặt, khóc lóc đáp:  

- Là vì cô vợ xinh đẹp yêu dấu nhất của con, dốc sạch tâm cơ mới cưới 

được  cô  ta  làm  vợ,  chẳng  ngờ  một  cô  gái  xinh  đẹp  hoạt  bát,  nháy  mắt  đã 

thành một cái xác chết vô tri, hỏi sao con không đau lòng cho được? 

Lão tăng thấy chàng bi thương đến thế, nhân đó bèn khai thị:  

-  Cậu  tuổi  trẻ,  chỉ  biết  nói  chuyện  tình  ái,  chẳng  biết  tìm  cầu  chân  lý. 

Cậu phải biết cô gái xinh đẹp cậu vừa mới cưới hôm qua nào phải là con gái 

tầm  thường  trong  thế  gian,  mà  là  Quán  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện  để  hóa  độ  các 

cậu  đấy!  Bởi  lẽ,  Quán  Âm  Bồ  Tát  bi  tâm  sâu  nặng,  biết  già  trẻ  trong  thôn 

trang  này chẳng biết tín phụng  Tam  Bảo, nên  mới đặc biệt thị hiện thân  nữ 

để đến hóa độ các cậu. Nếu cậu nhất định không tin, có thể mở hòm ra xem. 

Mọi  người  muốn  kiểm  chứng  bèn  mở  quan  tài  ra  thật,  thoạt  nhìn  mới 

thấy  xác  cô  gái  xinh  đẹp  không  còn  trong  đó  nữa,  đến  lúc  đó  chẳng  thể 

không tin là Bồ Tát vận dụng thần thông rời đi. Thế nhưng, quay lại nhìn lão 

tăng, cũng không biết lão tăng đã đâu mất rồi! 

Do  đây  biết  rằng:  Không  riêng  gì  cô  gái  bán  cá  là  Quán  Âm  thị  hiện, 

ngay  cả  vị  lão  tăng  cũng  là  Quán  Âm  thị  hiện,  mục  đích  nhằm  làm  cho 

những  người trong thôn đó  thiết thực  giác ngộ,  nỗ  lực tín phụng Tam  Bảo. 

Từ  đó,  không  riêng  gì  chàng  thanh  niên  họ  Mã  phát  tâm  xuất  gia  tu  hành, 

người trong thôn cũng đều tin Phật, Bồ Tát, quy y Tam Bảo. Trong Phật giáo 

có hai câu nói về điều này:  “Tiên dĩ dục câu khiên, hậu linh nhập Phật trí” 

(Trước là dùng dục để lôi kéo, sau khiến nhập Phật trí), đó là phương tiện độ 

sanh lớn nhất của Bồ Tát. 

Sở  dĩ,  Quán  Âm  Bồ  Tát  thường  thị  hiện  thân  nữ  giáo  hóa  chúng  sanh, 

xét ra, có hai nguyên nhân, giờ đây sẽ thuật sơ lược như sau:  

1) Chuyên lấy chúng sanh nhiều đau khổ làm đối tượng cứu giúp. Nhân 

loại chúng sanh  đau khổ rất  nhiều, trong thời quá khứ trọng  nam khinh  nữ, 

đúng là nữ nhân đau khổ hơn nam giới rất nhiều. Do trong thời đó, nữ nhân 

bị rất nhiều hạn chế, như: Trước khi lấy chồng, ở nhà với cha mẹ, nhất định 

phải  nghe theo  mệnh  lệnh của cha  mẹ;  xuất giá rồi sống ở  nhà chồng,  nhất 

định phải nghe theo lệnh chồng. Đến lúc tuổi già có con cái, lại phải nghe lời 

con cái. Làm con người trong thế gian, phụ nữ thật sự đau khổ rất nhiều như 

thế.  Quán  Âm  Bồ  Tát  lấy  việc  cứu  khổ  chúng  sanh  làm  mục  đích,  đương 

nhiên trước hết phải cứu độ hàng phụ nữ nhiều đau khổ. Bởi thế, Ngài mới 

đặc  biệt  thường  hay  hiện  thân  nữ,  có  giống  hệt  như  họ  thì  sau  đó  mới  từ 

những  nỗi  thống  khổ  vốn  sẵn  của  thân  nữ,  dẫn  dụ  họ  dần  dần  đi  vào  con 

đường tu học Phật pháp lớn lao, hòng giải trừ tất cả thống khổ, ngõ hầu giải 

thoát thân tâm. 

2) So ra, tuy thân  nữ có  nhiều  nỗi khổ  như thế, nhưng sự  nhu  hòa từ ái 

trong tâm họ đúng là vượt trội người nam. Giống như cha mẹ trong thế gian 

đau đáu yêu mến con cái, cố nhiên giống nhau; nhưng nếu so sánh, người mẹ 

yêu  mến, che chở con cái sâu đậm, thân thiết  hơn cha. Tôi thường  hay  nói: 

Lúc nào cha mẹ ngồi cùng một chỗ, nếu đứa con nhỏ chạy đến muốn xin cha 

mẹ cho tiền mua đậu phộng hay kẹo ăn, cha thường nói:  

-  Tụi  bay  cứ  xin  tiền  hoài  làm  chi?  Hôm  nay  ba  không  có  tiền  cho  tụi 

bay đâu! 

Nói  vậy  là  xong,  thật  sự  không  cho  một  đồng  nào.  Còn  mẹ  chẳng  như 

vậy, một mặt quở trách đứa nhỏ đừng có xin tiền hoài, một mặt vẫn rút tiền 

lận lưng cho con, nhưng rất dịu dàng vỗ về con:  

- Hư lắm nghe! Từ rày đừng có lại xin tiền nữa nghe chưa! 

Tuy nói vậy, lần sau đến xin nữa, vẫn lại giống như vậy. Bởi thế lòng từ 

ái của  mẹ  hơn  hẳn cha. Quán  Âm  Bồ  Tát là bậc đại từ bi, bởi thế, Ngài thị 

hiện  thân  nữ, chẳng  qua  là tịnh  hóa, khuếch đại  tình  mẹ của thế  gian thành 

lòng đại bi. 

Lòng  mẹ  trong  thế  gian  tuy  nói  là  bao  la,  nhưng  phạm  vi  nhỏ  hẹp  phi 

thường, chỉ biết yêu thương, che chở con cái của chính mình, chẳng biết yêu 

thương, che chở con cái  người khác, nên trong tình  yêu thương đó vẫn bao 

gồm  đôi  chút  nhiễm  ô.  Thông  thường,  tuy  nói  cha  mẹ  thương  con  vô  điều 

kiện;  thật  ra,  trong  cái  vô  điều  kiện  đó  vẫn  có  điều  kiện,  như  người  Trung 

Quốc hay nói:  “Tích cốc phòng cơ, dưỡng nhi phòng lão”  (Chứa gạo phòng 

đói, nuôi con dưỡng già). Đấy chẳng phải là điều kiện thì là cái gì đây? Bởi 

thế lòng yêu thương của cha mẹ so với lòng từ bi của Bồ Tát có hai điểm bất 

đồng:  

1) Chẳng rộng lớn. 

2) Chẳng phải là vô điều kiện. 

Lòng từ bi của Quán Âm Bồ Tát không những như tình yêu thương của 

mẹ,  lại  còn  tịnh  hóa  và  rộng  lớn  hơn,  từ  bi  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh, 

chẳng phải chỉ từ bi  đối  với  một phần chúng sanh. Bởi  thế, Bồ  Tát từ bi  vĩ 

đại,  lòng  mẹ thương con của thế gian chẳng thể sánh bằng được. Quán Âm 

Bồ Tát hiểu sâu xa lòng mẹ yêu con trong thế gian thật khó có, bởi vậy, Ngài 

hiện thân nữ khắp chốn, hy vọng dùng thân phận người nữ cảm hóa hết thảy 

nữ  nhân  trong  thế  gian  đừng  khư  khư  chấp  vào  tình  mẹ  nhỏ  hẹp,  mà  phải 

biết dùng tinh thần  mẹ thương con  để thương  mến  hết thảy chúng sanh,  hy 

vọng  mỗi một chúng sanh đều có thể lìa khổ được vui, đều có thể liễu sanh 

thoát tử, đều có thể thành Đẳng Chánh Giác. 

Những  điều  vừa  nói  trên chính  là  hai  nguyên  nhân  lớn khiến Quán  Âm 

Bồ Tát thị hiện thân nữ. Bất quá, ở đây tôi xin quý vị phải nhớ thật kỹ: Đây 

chỉ là Bồ Tát thị hiện, tuyệt đối đừng lầm tưởng Bồ Tát vốn là thân nữ. 



---o0o--- 

3. Ngàn mắt ngàn tay của Quán Âm 



Quán Âm Bồ Tát tùy loại hóa thân, thị hiện các thứ thân phận bất đồng, 

như  Ngư  Lam  Quán  Âm,  Tống  Tử  Quán  Âm,  Bạch  Y  Quán  Âm,  Bát  Tý 

Quán Âm, Thập Lục Tý Quán Âm, Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm4 v.v… 

là những hình tượng mọi người đều biết. Trong số đó, tượng Quán Âm ngàn 

mắt ngàn tay có rất nhiều người chẳng hiểu rõ lắm. Vì thế, ở đây tôi sẽ giải 

thích sơ lược:  

Theo  cách  hiểu  thông  thường,  một  con  người  chỉ  có  hai  mắt,  hai  tay. 

Nếu ai rất có bản  lãnh, ta  nói kẻ ấy rất  phi  thường,  tựa  hồ có đủ cả ba đầu 

sáu tay. Nghe  nói ai ba đầu sáu tay, ta đã thấy  người ấy rất phi  thường  rồi. 

Nhưng  Quán  Âm  Bồ  Tát  có  đủ  ngàn  mắt  ngàn  tay  nhiều  như  vậy,  đương 

nhiên khả năng càng lớn. Bởi vậy, có người hỏi: “Vì lẽ gì Quán Âm Bồ Tát 

có ngàn mắt, ngàn tay? Rốt ráo biểu trưng ý nghĩa gì?” Do vậy, đương nhiên 

phải  giải  thích  sơ  lược;  nếu  không,  chẳng  những  người  ta  hỏi  đến  không 

cách gì đáp được, mà chính mình đối với sự việc này cũng hoài nghi rất lớn, 

chẳng thể đúng pháp kiền thành xưng niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát. 

Liên quan đến  vấn đề  này, trước  hết chúng  tôi bắt đầu từ truyền thuyết 

mà nói, sau đấy mới giải thích hợp lý. Theo sách Nhữ Châu Chí có chép như 

thế này: Trong quá khứ, cô con gái thứ ba của Sở Trang Vương tên là Diệu 

Thiện, là một đứa con gái hiếu thuận phi thường. Lúc Sở Trang Vương bệnh 

tình rất  nguy  cấp,  thầy  thuốc  nói  muốn  được  lành  bệnh  cần  phải  dùng  đến 

con  mắt, cánh tay của thân  nhân. Công chúa Diệu  Thiện  nghe  xong, chẳng 

hề  nhăn  mặt  chút  nào,  cắt  tay,  móc  mắt  để  chữa  cơn  bệnh  nặng  cho  cha, 

khiến  cha  được  lành  bệnh.  Đợi  đến  khi  cha  lành  bệnh,  công  chúa  bèn  tọa 

hóa. Vị thầy thuốc gọi cô là Đại Bi Bồ Tát, rồi vị thầy thuốc nói lời đó cũng 

lập tức biến mất. Nhân đó, Sở Trang Vương bèn phong công chúa là Đại Bi 

Bồ Tát và dựng chùa Hương Sơn, đắp tượng ngàn mắt, ngàn tay. Có người 

nói:  Sở  Trang  vương  truyền  lệnh  đắp  tượng  “toàn  thủ,  toàn  nhãn”  (tay  và 

mắt  đầy đủ),  nhưng  viên quan  hiểu  lầm  là “thiên  thủ, thiên  nhãn”,  nên  mới 

có tượng Quán Âm Thiên Thủ Thiên Nhãn. 

Nhưng  thuyết  của  sách  Nhữ  Châu  Chí,  sách  Cảm  Thông  Lục  không 

chép, đương  nhiên chẳng phải  là truyền thuyết đáng tin cậy.  Lại còn có  lời 

tục truyền rằng: Đại Sĩ  là con  gái thứ ba của  Sở  Trang Vương,  tên  là  Diệu 

Thiện,  nhân  vì  hy  sinh  tay,  mắt  để  cứu  cha  mắc  bệnh  ngặt  nghèo,  nên  bèn 

hiển hiện hình tượng ngàn mắt ngàn tay. Sách Biên Niên Thông Luận chép 

chuyện  này  cũng  do  thiên  thần  kể  cho  ngài  Nam  Sơn  Đạo  Tuyên  Luật  Sư 

nghe nên tự nhiên cũng chỉ là truyền thuyết mà thôi. 

Nếu theo như kinh Đại Bi Đà Ra Ni thì trong quá khứ, lúc Quán Âm Bồ 

Tát ở nơi Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai; Tĩnh Trụ Vương Như Lai 

từng vì Ngài nói Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đại Đà Ra Ni, 

muốn  cho  Ngài  trì  tâm  chú  này,  để  trong  đời  ác  vị  lai  làm  đại  lợi  lạc  cho 

khắp  hết  thảy  chúng  sanh.  Ngay  sau  khi  nghe  xong  bài  chú  này,  Quán  Âm 

Bồ Tát lập tức phát thệ nguyện rộng lớn:  “Nếu như trong tương lai, con sẽ 

 có thể lợi lạc một phần chúng sanh thì ngay lập tức thân con sanh ngàn mắt, 

 ngàn tay” . Đại nguyện ấy vừa phát, quả nhiên, ngay lập tức thân Ngài thành 

ngàn mắt, ngàn tay, mười phương đại địa chấn động, mười phương chư Phật 

cũng đều phóng vô lượng quang minh, chiếu khắp mười phương vô biên thế 

giới. Đấy là duyên do Quán Thế Âm Bồ Tát được danh hiệu ấy. 

Nhưng  cũng  có  thể  nói  [tượng  thiên  thủ  thiên  nhãn]  mang  tánh  chất 

tượng trưng, giờ đây sẽ nói sơ lược như sau:  

- Ngàn tay tượng trưng cho sức lực cứu độ chúng sanh vĩ đại của Quán 

Âm  Bồ  Tát.  Như thông  thường,  giúp  người  khác  làm  chuyện  gì,  dùng  một 

tay làm thì đẩy chẳng đi, kéo chẳng động, người khác bèn bảo quý vị: “Ông 

phải dùng hai tay ra sức mới có thể đẩy, kéo được”, chứng tỏ thêm  một tay 

là  thêm  một  phần  sức.  Lại  như  thường  nghe  người  ta  nói:  Người  nào  cảm 

thấy rất bận rộn, thường hay nói hiện thời bận bịu quá sức, không có cách gì, 

nếu như có nhiều chân nhiều tay, hoặc có mấy tay giúp, chia nhau ra làm, sẽ 

thảnh thơi rất nhiều. Điều này chứng tỏ nhiều tay giúp, sức lực càng lớn, làm 

được rất nhiều việc. Phối hợp những điều này lại để giảng, thì ngàn tay của 

đức Quán Âm Bồ Tát có ý nghĩa là: Chúng sanh được Quán Âm Bồ Tát giáo 

hóa nhiều, người theo Bồ Tát tu học Phật pháp cũng nhiều, đến lúc năng lực 

tu  học đã cao rồi,  liền được phái qua chỗ  này chỗ  nọ  giáo  hóa chúng sanh, 

nhưng  sức  lực  phát  sanh  tại  mỗi  địa  phương  được  giao  nhiệm  vụ  giáo  hóa 

cũng  giống  như  chính  sức  lực  của  Bồ  Tát  phân  tán  ra.  Bởi  vậy,  ngàn  tay 

hoàn toàn mang ý nghĩa biểu thị sức cứu độ chúng sanh vĩ đại của Quán Âm 

Bồ Tát, bất tất phải khăng khăng cho rằng Bồ Tát thật sự mọc ra ngàn tay. 

- Còn ngàn mắt tượng trưng cho trí huệ sâu thẳm chẳng thể nghĩ bàn của 

Quán Âm Bồ Tát. Như mọi người lúc bình thường xem thứ này thứ nọ, một 

mắt chẳng thấy rõ ràng, phải hai mắt mới trông được rõ; bất luận trước mắt 

là  vật  gì,  đều  có  thể  thấy  rõ  ràng  minh  bạch.  Hai  con  mắt  nhìn  vật  đã  rõ, 

ngàn con  mắt thấy  vật đương  nhiên càng  rõ  hơn  nữa. Nhưng Quán  Âm  Bồ 

Tát  quán  sát  sự  vật,  chẳng  như  người  thường  chỉ  nhìn  xuông,  mà  là  dùng 

mắt trí huệ, quan sát sâu chắc, phân tích thấu triệt, bởi thế, Quán Âm Bồ Tát 

trí  huệ  cực  thâm  diệu.  Dùng  con  mắt  trí  huệ  thâm  diệu  này  có  thể  hiểu  rõ 

tướng chân thật của  vũ trụ,  vạn  hữu, chư pháp, có thể quan sát chúng sanh 

các  thứ  căn  tánh  và  mong  muốn  bất  đồng,  thuận  theo  các  căn  tánh  và  yêu 

cầu sai khác  mà thực  hiện các sự  hóa đạo  và điều phục  bất đồng. Nếu  như 

chẳng  đủ  trí  huệ,  dù  có  tâm  hóa  độ  chúng  sanh,  nhưng  đối  với  hết  thảy 

chúng sanh chỉ có thể nói một thứ pháp, chẳng thể làm lợi khắp chúng sanh. 

Nhân  vì  Quán  Âm  Bồ  Tát  trí  huệ  thâm  diệu,  nên  có  thể  đối  với  các  loài 

chúng sanh sai khác, nói các thứ giáo pháp sai khác. Bởi thế, ngàn mắt tượng 

trưng cho trí huệ của Bồ Tát. 

Phối hợp những điều trên để nói, thì có thể thấy ngàn mắt ngàn tay tượng 

trưng  cho  đại  lực,  đại  trí  của  Quán  Âm;  nhưng  đại  lực,  đại  trí  nào  phải  là 

điều  những  kẻ  bình  thường  có  được,  chỉ  có  đại  Bồ  Tát  mới  có  đủ,  bởi  thế, 

xưng tụng Ngài là Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm Bồ Tát. 



---o0o--- 

4. Nguyên nhân lưu truyền phẩm Phổ Môn 



Chữ Phẩm trong Phổ Môn Phẩm có nghĩa là “loại”. Rất nhiều kinh điển 

Đại  Thừa  được  chia  thành  phẩm,  tức  là  những  thứ  giống  nhau  được  gộp 

thành từng phẩm. Phẩm này giảng về những sự thị hiện cứu giúp của Quán 

Âm,  nên  những  sự  thị  hiện  và  cứu  giúp  này  được  gom  thành  một  bộ  phận 

kinh văn để nói, bởi thế gọi là Phẩm. 

Kinh  Pháp  Hoa  tổng  cộng  hai  mươi  tám  phẩm,  phẩm  này  là  phẩm  thứ 

hai  mươi lăm. Bây giờ chúng ta phải nêu câu hỏi: “Toàn bộ kinh Pháp Hoa 

có  đến  hai  mươi  tám  phẩm,  vì  sao  chỉ  có  mình  phẩm  này  được  đọc  tụng, 

giảng  nói,  giải  thích,  lưu  thông  nhiều  nhất?”  Điều  này  đương  nhiên  có 

nguyên  nhân.  Nguyên  nhân  chủ  yếu  nhất  là  vì  Quán  Âm  Bồ  Tát  đối  với 

chúng  sanh  cõi  này,  đặc  biệt  là  với  nhân  dân  Trung  Quốc,  Nhật  Bản,  Hàn 

Quốc, Việt Nam, có nhân duyên sâu đậm, thiết tha. 

Ngoài ra, còn có nguyên nhân hoằng thông đặc biệt, tức là trong lịch sử 

Trung  Quốc,  vào  thời  Ngũ  Hồ  Loạn  Hoa,  tức  là  giai  đoạn  năm  triều  đại, 

mười sáu nước, có một nước nhỏ tên là Bắc Lương, quốc chúa tên là Thư Cừ 

Mông Tốn, có lần  mắc bệnh ngặt nghèo, thật là đến mức các thầy thuốc bó 

tay, trăm thứ thuốc đều thành vô dụng, chỉ còn có nước đợi chết, không còn 

cách nào khác. Chính vào lúc đó, có vị pháp sư hoằng hóa dịch kinh là Đàm 

Vô Sấm đến phương Bắc Trung Quốc, nghe nói quốc chúa mắc bệnh, Ngài 

tự động đến bảo cùng người dân trong nước:  

-  Quốc  chúa  các  người  mắc  bệnh,  chẳng phải  là  bệnh  bình  thường  nơi 

 thân thể, mà chính là bệnh nghiệp chướng trong tâm, y dược thế gian chẳng 

 trị lành được. Bất quá, theo như ta thấy: Thọ mạng quốc chúa vẫn chưa hết, 

 vẫn còn có biện pháp cứu vãn. Giờ đây, ta bảo cùng các ngươi: Trong nhà 

 Phật có bộ kinh Diệu Pháp Liên Hoa, trong kinh ấy có phẩm Quán Thế Âm 

 Bồ Tát Phổ Môn, nếu như quốc chúa có thể chí thành khẩn thiết đọc tụng, sẽ 

 được Quán Âm Bồ Tát từ bi gia bị, khiến cho bệnh nghiệp chướng của nhà 

 vua tiêu trừ, thân thể lại được mạnh khỏe như cũ.   

Đại thần trong nước nghe nói vậy, lập tức bẩm tấu quốc chúa. Quốc chúa 

và các đại thần vì mong được lành bệnh, bèn tuân theo lời pháp sư Đàm Vô 

Sấm chỉ dạy, khẩn thiết chí thành niệm tụng Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn 

phẩm.  Đúng  là  linh  nghiệm,  chẳng  bao  lâu  sau,  bệnh  quả  nhiên  lành  hẳn, 

khỏe mạnh lại như cũ. 

Nhân đó, chẳng  những quốc chúa sắc truyền  mọi  người tụng phẩm  Phổ 

Môn, rất  nhiều  người dân cũng tự động  tụng phẩm Phổ Môn, và thật sự có 

rất nhiều người do niệm phẩm Phổ Môn mà tiêu trừ bệnh nghiệp chướng. Từ 

đó cho đến hiện tại, ở Trung Quốc, phẩm kinh này được lưu truyền đặc biệt 

rộng rãi, giảng nói đặc biệt nhiều, đọc tụng đặc biệt đông đảo, và được giải 

thích cũng chẳng ít. Phẩm này được đặc biệt lưu hành riêng hoàn toàn là do 

nguyên nhân này. 

Tại Trung Quốc, niệm Phổ Môn được cảm ứng rất nhiều, như trong năm 

Dân Quốc 26 (1937), bà Đào Thị Thập  Lục, vợ góa của họ Nguyên, không 

con,  thường  trì  niệm  Quán  Âm  Phổ  Môn  Phẩm,  đột  nhiên  mộng  thấy  một 

người  áo  trắng  tay  cầm  một  đóa  sen  trắng  trao  cho  ăn.  Ba  năm  sau,  thấy 

quang minh Phật, trên hộp đựng kinh thấy có khối lửa to như viên đạn, bà sợ 

kinh  bị  cháy,  lấy  tay  phẩy,  bèn  được  một  hạt  xá-lợi.  Lúc  lâm  chung,  hóa 

Phật đến đón, từ biệt đại chúng ra đi. 

  

---o0o--- 

5. Giải thích sơ lược tựa đề của phẩm kinh này 



Phẩm này mang tên  “Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm”, tổng cộng 

tám  chữ.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  Nhân  (người),  Phổ  Môn  Phẩm  là  Pháp. 

Quán  Âm  là  người  năng  chứng,  Phổ  Môn  là  pháp  được  chứng.  Bởi  thế, 

phẩm này dùng Nhân và Pháp để đặt tên. 

Trong năm chữ dùng Nhân để đặt tựa, ba chữ đầu là biệt danh, chỉ mình 

ngài Quán Thế Âm là có thể xưng hô như thế, hai chữ sau là tên gọi chung. 

Phàm những ai phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo, đều có thể gọi là Bồ Tát, 

chứ chẳng phải chỉ để gọi riêng một ai. 

Quán Thế Âm là đức hiệu của Bồ Tát; có lúc còn gọi là Quang Thế Âm5, 

có khi gọi là Quán Tự Tại, có lúc gọi tắt là Quán Âm. Danh xưng Quán Thế 

Âm là do ngài Tam Tạng La Thập phiên dịch, còn Quang Thế Âm là do ngài 

Tam  Tạng  Trúc  Pháp  Hộ  phiên  dịch.  Quán  Tự  Tại  là  do  ngài  Tam  Tạng 

Huyền Trang phiên dịch. Ngài còn được gọi là Quán Thế Tự Tại hoặc Thánh 

Quán Tự Tại. Thánh là từ ngữ tán thán. 

Theo bản Tâm Kinh Lược Sớ của ngài Pháp Tạng, chữ Quán Tự Tại có 

hai nghĩa:  

1)  Ước  theo  trí  giải  thoát,  thì  với  trí  huệ  của  Quán  Âm,  Ngài  đã  thấy 

cảnh  sự  lý  vô  ngại,  đạt  đến  mức  tự do,  tự  tại,  chẳng  còn  chút  chướng  ngại 

mảy may nào. 

2) Ước  theo  bi  giải  thoát  thì  đối  với  những  cơ  nghi  đáng  được  hóa  độ, 

thường  hiện  ra  trước  cứu  giúp,  lòng  đại  bi  của  Quán  Âm  cũng  đã  đạt  đến 

mức tự do, tự tại, chẳng còn nhận thấy có gì bó buộc, xem xét thế giới, tự tại 

dẹp khổ, ban vui, nên gọi là Quán Thế Tự Tại. 

Còn ý nghĩa chữ Quán Thế Âm do ngài La Thập dịch thì đến phần giải 

thích kinh văn sau này sẽ giảng tường tận. 

Tuy có các danh xưng bất đồng, kỳ thực là một người. Nếu so giữa cách 

dịch của ngài La Thập và ngài Huyền Trang thì: một đằng chú trọng dịch ý, 

một đằng chú trọng dịch thẳng, cho  nên  mới dịch khác nhau, chẳng thể nói 

ai dịch đúng, ai dịch sai. Chẳng qua người trong đời thường quen xưng niệm 

là Quán Thế Âm Bồ Tát hoặc Quán Âm. 

Bồ Tát là tiếng Ấn Độ gọi tắt, nói đủ là Bồ Đề Tát Đỏa, Hán dịch là Giác 

Hữu Tình, tức là đại tâm chúng sanh thượng cầu Đại Giác, hạ hóa hữu tình. 

 “Thượng  cầu  đại  giác”   là  tác  dụng  của  đại  trí.  “Hạ  hóa  hữu  tình”  là  tác 

dụng của đại bi. Bởi thế, phàm là Bồ Tát thì đều là bi trí song vận (vận dụng 

cả bi  lẫn trí).  Bất quá, chữ Bồ Tát trong Phật  giáo không chuyên chỉ các  vị 

đại  Bồ  Tát  được  thờ  trong  điện  đường,  mà  còn  chỉ  những  người  phát  tâm 

[Bồ Tát] và những vị Bồ Tát sống trong nhân gian thật sự hành Bồ Tát đạo. 

Bây  giờ  tôi  nói  tiếp  về  ba  chữ  dùng  Pháp  để  đặt  tựa,  Phổ  Môn  Phẩm. 

Phẩm có  nghĩa  là  Loại, tức là  loại  nào  xếp theo  loại  nấy,  nghĩa  là  vật được 

gom  thành  từng  loại  thì  gọi  là  Phẩm.  Trong  kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa,  hết 

thảy mọi chuyện về Quán Thế Âm được đức Phật quy kết giảng tại đây, nên 

gọi là Phẩm. 

Phổ nghĩa là “phổ biến”, Môn nghĩa là “có thể đi qua, thông suốt”. Như 

trước mặt chúng ta đây thấy một cái cửa lớn, có cái cửa lớn như vậy ai cũng 

đều có thể  ra  vào qua  lại tự tại. Nếu  như cái  nhà  này  không có cái cửa đó, 

muốn từ ngoài  vào trong, cố  nhiên chẳng  có cách  nào;  muốn từ trong đi  ra 

ngoài, cũng giống vậy, chẳng có cách gì! 

Nói  đến  chữ  Môn  trong  Phật  pháp,  thì  từ  địa  ngục  đến  khi  thành  Phật, 

tổng  cộng  có  mười  cánh  cửa.  Chìa  khóa  của  mỗi  cửa  đều  nằm  trong  tay 

chúng  ta.  Chúng  ta  muốn  tiến  vào  cửa  nào,  phải  mở  được  cánh  cửa  ấy. 

Chẳng mở được thì chẳng tiến vào được. Nêu thí dụ: Ví dụ như cửa địa ngục 

vốn  khóa  rất  chắc,  sao  có  thể  tiến  vào  được?  Vấn  đề  rất  đơn  giản,  chỉ  cần 

quý  vị tạo  tội  nghiệp Ngũ Nghịch, Thập  Ác, quý  vị bèn có được chìa khóa 

cửa  địa  ngục.  Có  chìa  khóa  ấy  rồi,  tùy  thời  bèn  mở  được  cửa  địa  ngục,  tự 

nhiên đi vào địa ngục. Nếu như không có chìa khóa đó, dù có muốn tiến vào 

đến đâu đi nữa, kết quả vẫn chẳng thể vào trong cửa ấy được. 

Từ ngoài cửa tiến vào trong cửa, những sự khổ - vui bên trong cửa thật 

khác  xa  nhau. Nói theo thế  gian: Có  những cửa bên trong thật  là khoái  lạc, 

như thiên  đường  thường  ngụp  lặn  trong  dục  lạc  và  định  lạc;  có  những  cửa 

bên  trong  khá  thống  khổ,  như  ba  đường  ác,  hoặc  chịu  nỗi  thống  khổ  nóng 

lạnh,  hoặc  chịu  nỗi  khổ  tàn  sát,  hoặc  chịu  nỗi  khổ  đói  khát.  Bất  quá,  mọi 

chìa khóa  nằm trong chính tay  mình,  muốn tiến  vào cái cửa  nào, hoàn toàn 

do mình quyết định. 

Chẳng  qua,  mười  pháp  giới  tuy  có  mười  cánh  cửa,  nhưng  chỉ  có  một 

cánh cửa Phật đạo được gọi là Phổ Môn. Như cánh cửa sáu đường trong thế 

gian thuộc về cửa  hữu lậu,  muốn thông  với  vô  lậu, tự  nhiên  là chẳng được, 

bởi  thế  nó  chẳng  được  gọi  là  Phổ  Môn.  Cửa  xuất  thế  của  Nhị  Thừa  thông 

thường  gọi  là  Không  Môn,  đối  với  sanh  tử  phiền  não  chỉ  có  thể  giải  thoát 

một nửa, cho nên cửa này chẳng được gọi là Phổ Môn. Đến như cửa Bồ Tát, 

rớt vào hai bên Không và Hữu, chẳng thể Không - Hữu viên dung, nên cũng 

chẳng thể gọi là Phổ Môn. 

Phật đạo sở dĩ gọi là Phổ Môn là vì sau khi thành đạo, Phật vốn vì đại bi 

nguyện lực, tiến vào địa ngục giáo hóa chúng sanh. Tuy nói là cửa địa ngục 

đóng  rất chặt, nhưng do sức bi  nguyện,  muốn tiến  vào liền được, chẳng trở 

ngại chút  nào. Vào cửa địa ngục  là như thế, vào các cửa ngạ quỷ, súc sanh 

v.v… cũng giống như thế, nói chung là xuất nhập tự tại, vô ngại tự tại, cho 

nên gọi là Phổ Môn. 

Ở  đây,  có  lẽ  có  kẻ  muốn  hỏi:  “Đã  phải  thành  Phật  mới  có  thể  xưng  là 

Phổ Môn, Quán Âm là Bồ Tát còn chưa thành Phật, sao có thể xưng là Phổ 

Môn?”  Ở  đây,  chẳng  ngại  gì  nói  về  hai  phương  diện  Bản  và  Tích.  Từ  Bản 

mà nói, Quán Âm đã sớm thành Phật, hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai, đã 

có  đủ  bi  nguyện  của  Phật,  đương  nhiên  có  thể  xưng  là  Phổ  Môn.  Nếu  nói 

theo Tích, Quán Âm tuy còn chưa thành Phật, nhưng đã ở địa vị Nhất Sanh 

Bổ Xứ, đã đủ công đức Phật, có thể vào trong các cửa độ sanh, cho nên có 

thể gọi là Phổ Môn. 



---o0o--- 

6. Giải thích riêng chữ Phổ Môn 



Trong  phần  giải  thích  tên  phẩm,  tuy  đã  giải  thích  sơ  lược  hai  chữ Phổ 

Môn, nhưng vẫn còn có ý nghĩa trọng yếu cần phải giải thích riêng. Bởi thế, 

tôi lại giải thích như sau:  



---o0o--- 

 

6.1.  Từ Bi Phổ Môn: 



Từ Bi là pháp môn trọng yếu nhất trong Phật pháp, cũng là điều thường 

được nhắc đến nơi cửa miệng của đệ tử Phật. Như xin người nào đó giúp đỡ 

mình, nếu như người ta nói không rảnh, ta thường nói: “Xin anh từ bi”, hoặc 

người khác thỉnh cầu đệ tử Phật, cũng nói: “Quý vị đệ tử Phật lấy từ bi làm 

gốc,  tin  rằng  sẽ  đáp  ứng  điều  tôi  cầu  xin”.  Từ  bi  còn  được  vận  dụng  trong 

nhiều  hoàn  cảnh  khác.  Từ  bi  là  trung  tâm  của  Phật  pháp,  với  ý  nghĩa  căn 

bản: “Dẹp khổ ban vui”. Tuy cùng gọi là Từ Bi, nhưng trình độ có sâu hoặc 

cạn. Về đại thể, Phật pháp chia Từ Bi thành ba loại:  



a) Ái Kiến Từ Bi:  



Có kinh còn gọi là Sanh Duyên Từ Bi. Có thể nói là người nào trong thế 

gian cũng có lòng từ bi này; như làm cha mẹ yêu thương, che chở con cái, có 

thể  nói  là  một biểu hiện của  lòng từ bi. Nhưng  lòng từ bi ấy chẳng thể phổ 

biến rộng lớn, trong đó vẫn hàm chứa tánh nhiễm ô và tâm phân biệt, chẳng 

thể cứu tế rộng khắp hết thảy chúng sanh, còn có hạn lượng; cho nên chẳng 

thể gọi là Phổ Môn. 



b) Pháp Duyên Từ Bi:  



Lòng từ bi này chẳng phải ai trong thế gian cũng có được, mà là lòng từ 

bi  của  bậc  thánh  giả  Nhị  Thừa.  Thánh  giả  Nhị  Thừa  hiểu  rõ  vạn  hữu  chư 

pháp và  mạng thể của chính mình đều là do các nhân duyên, điều kiện hợp 

thành, duyên sanh  vô tánh, pháp  nào cũng đều không. Thế  nhưng các Ngài 

chỉ biết đến cái  Không, chưa biết  Bất  Không, chỉ có thể tùy  duyên  hóa độ, 

chẳng  thể  giáo  hóa  khắp  hết  thảy  chúng  sanh,  bởi  thế  lòng  từ  bi  này  vẫn 

chưa phải là Phổ Môn. 



c) Vô Duyên Từ Bi:  



Đây là lòng từ bi của Phật, Bồ Tát, thật sự có thể gọi là Phổ Môn từ bi. 

Lòng từ bi như thế, nếu nói tách rõ ra là  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”.  

Bất luận là Phật hay Bồ Tát đều hiểu rõ đạo lý sau đây: Chúng sanh là chúng 

sanh trong tâm của Phật, Bồ Tát. Trong mắt của Phật, Bồ Tát, chúng sanh và 

chính mình vốn là một thể, nên tất cả thống khổ của chúng sanh chính là tất 

cả  thống  khổ  của  mình.  Chúng  sanh  chưa  được  sướng  vui,  khác  nào  chính 

mình chưa được sướng  vui. Nếu  nói theo  Nho  gia  Trung Quốc thì:  “Ưu kỳ 

 sở  ưu,  lạc  kỳ  sở  lạc”   (Lo  cái  lo  của  người,  vui  với  niềm  vui  của  người). 

Đứng trên lập trường của Phật, Bồ Tát, vốn không có lo khổ mà cũng chẳng 

có  sướng  vui.  Chỉ  vì  thấy  chúng  sanh  đau  khổ,  nên  tự biết  là  khổ,  do  thấy 

chúng sanh sướng vui, trong tâm tự sướng vui. Thấy chúng sanh giải thoát, 

hệt  như  chính  mình  được  giải  thoát.  Trong  con  mắt  của  Phật,  Bồ  Tát,  chỉ 

thấy có chúng sanh, nào có chính mình. 

Vì  thế,  Phật,  Bồ  Tát  tuyệt  đối  chẳng  thấy  có  tướng  ta  -  người  sai  biệt, 

cho  nên  suốt  ngày  độ  sanh,  chẳng  thấy  một  ai  được  mình  độ;  tự  mình  và 

chúng sanh đã hòa hợp dung thông thành một thể, thật sự chẳng thể phân ra 

ai  là người  hóa độ, ai  là  người được độ. Tuy chẳng thấy có  người độ  và kẻ 

được độ, nhưng vẫn liên tục không gián đoạn, tinh tấn chẳng lười, hóa độ tất 

cả hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới, không một chúng sanh 

nào  chẳng  được  Phật,  Bồ  Tát  cứu  độ.  Đó  là  Vô  Duyên  Đại  Từ,  Đồng  Thể 

Đại Bi, mà cũng chính là Từ Bi Phổ Môn chân chánh. 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi, tất cả sự cứu khổ cứu nạn từ bi của 

Quán Âm Bồ Tát đều là vô duyên từ bi. Chính vì Bồ Tát có tâm từ bi rộng 

lớn như thế, nên ở trong thế giới Sa Bà này, vận dụng lòng từ bi đó hóa độ 

hết  thảy  những  chúng  sanh  đáng  được  độ,  bởi  thế,  cũng  được  xưng  là  Phổ 

Môn Từ Bi. 



---o0o--- 

 

6.2. Thuyết pháp Phổ Môn 



Phật, Bồ Tát xuất hiện trong thế gian, chẳng hề vì mình, mà đa phần là 

vì  chúng  sanh,  vì  muốn  thuyết  pháp  cho  chúng  sanh.  Phật  vì  chúng  sanh 

thuyết  pháp  rất  nhiều,  nào  là  đại  pháp,  tiểu  pháp,  không  pháp,  hữu  pháp, 

quyền  pháp,  thật  pháp,  các  pháp  sai  khác  nhau.  Người  bình  thường  khi 

thuyết pháp độ sanh, do chẳng có trí huệ phân biệt căn tánh của chúng sanh 

nên  lúc  giảng  đại  pháp  chẳng  thể  kiêm  giảng  tiểu  pháp;  còn  lúc  giảng  tiểu 

pháp,  chẳng  thể  kiêm  giảng  đại  pháp.  Giảng  các  pháp  không,  hữu,  quyền, 

thật cũng thế. Thuyết pháp chẳng được phổ biến  thì chẳng được gọi  là Phổ 

Môn! Quán Âm Bồ Tát có đủ trí huệ thâm diệu, lúc thuyết pháp, trong cùng 

một  pháp  hội,  Ngài  nói  ra  các  pháp  bất  đồng,  khiến  cho  mỗi  thính  chúng 

hiện  diện  đều  hiểu  rõ  hệt  như  Ngài  đối  trước  chính  mình  thuyết  pháp,  đều 

được thọ dụng thật sự nơi Phật pháp, bởi thế gọi là Thuyết Pháp Phổ Môn. 

Thêm nữa, những ngôn từ sử dụng trong lúc thuyết pháp giữa phàm phu 

và Bồ Tát rất khác biệt. Mỗi địa phương ngôn ngữ lại bất đồng, lục đạo cũng 

khác  biệt.  Như  tôi  chẳng  nói  được  các  phương  ngôn  Quảng  Đông,  Phước 

Kiến  v.v…  lúc  thuyết  pháp  cho  người  xứ  Việt  (Quảng  Đông),  phải  dịch 

thành tiếng Quảng, lúc vì người xứ Mân (Phước Kiến) thuyết pháp phải dịch 

sang tiếng Mân. Nếu  không,  những ai thuộc các địa phương  đó chẳng  hiểu 

tôi đang nói gì. Bởi thế, chẳng được gọi là Phổ Môn. 

Quán  Âm  Bồ  Tát  đã  đắc  Ngữ  Ngôn  Tam  Muội,  “có  thể  dùng  một  âm 

 thanh  diễn  nói  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  đều  được  hiểu”,   đấy  phải  đâu  là 

chuyện dễ!  Âm thanh Bồ Tát thốt ra chỉ  là  một,  nhưng  mỗi  một loại chúng 

sanh sai khác đều  nghe  như Ngài  nói tiếng của chính  mình, chẳng  hạn  như 

người Mân Nam nghe thành tiếng Mân Nam, người Quảng Đông nghe thành 

tiếng Quảng Đông, thiên long bát bộ nghe thành tiếng của thiên long bát bộ, 

chẳng  phải  là  Phật,  Bồ  Tát,  sao  có  thể  làm  được  như  thế?  Đấy  là  Thuyết 

Pháp Phổ Môn. 



---o0o--- 

7. Những phẩm kinh chị em của Phổ Môn 



 Phổ  Môn  là  phẩm  kinh  được  rút  ra  từ  kinh  Pháp  Hoa  để  lưu  truyền 

riêng,  cố  nhiên  phẩm  này  rõ  ràng  mang  tánh  chất  trọng  yếu,  nhưng  kinh 

Pháp  Hoa  là  lời  giảng  “khai  Quyền  hiển  Thật”  đến  mức  độ  cùng  cực  của 

Như Lai, diễn tả, phô bày rõ đại pháp Nhất Thừa. Bởi thế, luận về mặt trọng 

yếu, toàn bộ hai mươi tám phẩm kinh, phẩm nào cũng cực trọng yếu, chẳng 

thể nói phẩm nào không liên quan đến ý chỉ hoằng dương. Tuy nói như thế, 

từ xưa, các vị đại đức đặc biệt rút lấy các phẩm Phương Tiện, An Lạc Hạnh, 

Như Lai Thọ Lượng, Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm trong kinh, gộp 

thành bốn phẩm trọng yếu nhất của kinh Pháp Hoa; mỗi phẩm đại biểu cho 

một ý nghĩa đặc thù nhất. 

Theo cổ nhân phân biệt:  

- Phẩm Phương Tiện hiển thị: Mỗi một cá nhân chánh thức bắt đầu phát 

tâm. Phát tâm nói thông tục là “động cơ”. Bất luận làm gì, thì trước hết phải 

phát tâm, hay nói cách khác là trước hết phải có động cơ. Trong Phật pháp, 

quý vị muốn rốt cuộc đi theo một con đường nào, thì phải xem hiện giờ quý 

vị phát tâm  như thế  nào. Đại Thừa Phật pháp phải  lấy phát tâm  Bồ Đề làm 

chủ. 

-  Phẩm  An  Lạc  Hạnh  hiển  thị:  Mỗi  cá  nhân  do  phát  tâm,  bèn  tu  hành 

đúng  như lời dạy. “Tu  hành”  nói  thông tục là “thực  hiện”. Phát tâm  Bồ Đề 

rồi,  tất  nhiên  phải  tiến  bước  trên  con  đường  Bồ  Đề,  nhưng  phải  biết  đúng 

pháp, đúng luật. Trong phẩm này có những lời giáo hóa rất hay. 

- Phẩm Như Lai Thọ Lượng hiển thị: Mỗi cá nhân do tu hành bèn chứng 

đắc Bồ Đề vô thượng tối cao, vì đã có thực hiện, tất nhiên chẳng luống qua, 

tất nhiên có thâu hoạch. 

- Còn như phẩm Phổ Môn đang được giảng ở đây thì hiển thị vô trụ Đại 

Bát Niết Bàn của mỗi cá nhân chứng đắc, bởi thế mới có thể chẳng trụ trong 

sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn mà độ sanh, như những gì đức Quán Âm đã biểu 

hiện chính là thuyết minh hay nhất của vô trụ Đại Bát Niết Bàn. 

Nếu  nói  về  phương  diện  tu  học  Phật  pháp  thì  phát  tâm,  tu  hành,  chứng 

quả  là  ba  mức  độ  lớn.  Chỉ  vì  cực  quả  để  chứng  đắc  trong  Đại  Thừa  có  hai 

loại: quả đại Bồ Đề và quả đại Niết Bàn, cho nên phân thành hai phẩm (Thọ 

Lượng và Phổ Môn). Theo cách phân tích này, ta thấy bốn phẩm này là bốn 

phẩm tối trọng  yếu  trong toàn  bộ kinh Pháp Hoa, ba phẩm  kia chính  là chị 

em của phẩm Phổ Môn. 

Trong hai mươi tám phẩm của kinh Pháp Hoa, phẩm Phổ Môn đứng vào 

thứ hai mươi lăm. Ở trên, đã nêu lên nội dung của bốn phẩm tối trọng yếu, ở 

đây, chẳng ngại gì lại nêu lên nội dung của hai mươi tám phẩm. Theo cổ đức 

phán định, hai  mươi tám phẩm được chia thành hai bộ phận lớn, tức là như 

tông Thiên Thai gọi là Tích Môn và Bản Môn. Nay theo thứ tự, thuyết minh 

như sau:  

Mười  bốn  phẩm  đầu  thuộc  về  Tích  Môn,  mười  bốn  phẩm  sau  thuộc  về 

Bản Môn. Hai danh từ Bản Môn và Tích Môn  mọi người nghe đến thấy rất 

xa lạ mà cũng chẳng dễ hiểu, lẽ đương nhiên phải giải thích đại lược. 

 “Bản”  (本) có nghĩa là căn bản. Từ căn bản  mà nhìn Thích Ca Mâu Ni 

Phật, thì đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã sớm thành Phật từ lâu, thành Phật rất 

sớm,  vượt  ngoài  sự  tưởng  tượng  của  chúng  ta.  Trong  phẩm  Như  Lai  Thọ 

Lượng thứ mười sáu, có đoạn nói như thế này:  

 “Nhất thiết thế gian, thiên nhân cập A Tu La, giai vị kim Thích Ca Mâu 

 Ni Phật, xuất Thích  Thị cung, khứ Già Da thành bất viễn, tọa ư đạo tràng, 

 đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, nhiên thiện nam tử! Ngã thật thành 

 Phật dĩ lai, vô lượng vô biên, bách thiên vạn ức na-do-tha kiếp. Thí như ngũ 

 bách  thiên  vạn  ức  na-do-tha  a-tăng-kỳ  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  giả  sử 

 hữu nhân, mạt vi vi trần, quá ư Đông phương ngũ bách thiên vạn ức na-do-

 tha  a-tăng-kỳ  quốc,  nãi  hạ  nhất  trần,  như  thị  Đông  hành,  tận  thị  vi  trần... 

 Thị chư thế giới, nhược trước vi trần cập bất trước giả, tận dĩ vi trần, nhất 

 trần nhất kiếp, ngã thành Phật dĩ lai, phục quá ư thử bách thiên vạn ức na-

 do-tha a-tăng-kỳ kiếp”. 

(Hết thảy thế gian: trời, người và A Tu La, đều cho rằng Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  rời  khỏi  cung  họ  Thích,  đến  thành  Già  Da  chẳng  xa,  ngồi  nơi  đạo 

tràng, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Thế  nhưng  thiện  nam  tử!  Thật  sự  từ  khi  ta  thành  Phật  đến  nay  là  vô 

lượng vô biên, trăm ngàn vạn ức na-do-tha kiếp. Ví như năm trăm ngàn vạn 

ức  na-do-tha a-tăng-kỳ tam  thiên đại thiên thế  giới,  giả sử có  người  nghiền 

thành  vi  trần,  đi  qua  năm  trăm  ngàn  vạn  ức  na-do-tha  a-tăng-kỳ  cõi  ở 

phương Đông  mới bỏ  xuống  một  hạt bụi, đi  về phía Đông  như thế cho đến 

hết số bụi ấy… Các thế giới ấy, dù chẳng bỏ xuống hay không bỏ xuống một 

hạt  bụi,  đều  coi  là  vi  trần  hết.  Cứ  mỗi  hạt  bụi  là  một  kiếp.  Ta  từ  khi  thành 

Phật đến nay lại còn nhiều hơn số đó trăm ngàn na-do-tha a-tăng-kỳ kiếp). 

Do đây  biết rằng  đức Phật thành  Phật, thật đã rất  lâu  xa  về trước, tuyệt 

đối chẳng phải như mọi người thường tưởng chỉ hơn hai ngàn năm trăm năm 

trước, đức Thích Ca mới thành Phật. 

 “Tích”  (迹) có nghĩa là tỏ lộ dấu vết, tức là sau khi đấng Thích Tôn đã 

thành  Phật  từ  lâu  xa  rồi,  thường  trong  các  thế  giới  thị  hiện  giáo  hóa  chúng 

sanh. Phàm những gì Phật thị hiện đều gọi là Tích cả. Tích từ do Bản mà có 

–   "tùng  bản  thùy  tích"   (từ  căn  bản  thị  hiện  ra)  –  đương  nhiên  Tích  chẳng 

phải là Căn Bản. Kinh Phạm Võng ghi:  “Ngô kim lai thử thế giới bát thiên 

 phản,  vị  thử  Sa  Bà  thế  giới,  tọa  Kim  Cang  Hoa  Quang  Vương  tòa...” (Ta 

nay đến thế giới này tám ngàn lượt, vì thế giới Sa Bà này ngồi trên tòa Kim 

Cang Hoa Quang Vương...) cố nhiên cũng là “thùy tích”. 

Kinh Pháp Hoa chép:  

 “Tự  tùng  thị  lai,  ngã  thường  tại  thử  Sa  Bà  thế  giới,  thuyết  pháp  giáo 

 hóa, diệc ư dư xứ bách thiên vạn ức na-do-tha a-tăng-kỳ quốc đạo sư chúng 

 sanh. 

 Chư thiện nam tử! Ư thị trung gian, ngã thuyết Nhiên Đăng Phật đẳng, 

 hựu phục ngôn kỳ nhập ư Niết Bàn, như thị giai dĩ phương tiện phân biệt”. 

(Từ đấy trở đi, ta thường trụ trong thế  giới  Sa  Bà  này thuyết pháp  giáo 

hóa, cũng ở trong trăm ngàn ức vạn na-do-tha a-tăng-kỳ cõi nước ở phương 

khác làm đạo sư cho chúng sanh. 

Này các thiện nam tử! Trong những khoảng đó, ta nói Nhiên Đăng Phật 

v.v…  lại  còn  nói  sẽ  nhập  Niết  Bàn,  như thế  đều  là  dùng  phương  tiện  phân 

biệt). 

Đây cũng là Tích, chẳng phải là Bản. 

Nói  chung,  những  gì  chúng  ta  biết  về  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  đều  là 

những sự thuộc phương diện Tích Môn, còn những sự thuộc về phương diện 

Bản Môn, chúng ta chẳng thể suy lường hiểu thấu nổi! 

Vì sao đức Phật thường thị hiện chẳng ở lâu dài, giáo hóa trong thế gian? 

Phải biết: Đây cũng là điều khổ tâm bất đắc dĩ của đức Phật. Nguyên nhân là 

vì chúng sanh thường quen thói, cứ hễ thường trông thấy Phật bèn thấy Phật 

rất  bình  thường,  chẳng  chịu  theo  đúng  pháp  đức  Phật  đã  dạy  để  tu  hành. 

Phẩm Như Lai Thọ Lượng kinh Pháp Hoa có đoạn:  “Nhược Phật cửu trụ ư 

 thế,  bạc  đức  chi  nhân,  bất  chủng  thiện  căn,  bần  cùng,  hạ  tiện,  tham  trước 

 ngũ dục, nhập ư ức tưởng vọng kiến võng trung. Nhược kiến Như Lai thường 

 tại bất diệt, tiện khởi kiêu tứ, nhi hoài yếm đãi, bất năng sanh ư nan tao chi 

 tưởng,  cung  kính  chi  tâm” (Nếu  đức  Phật  ở  lâu  trong  đời,  kẻ  đức  mỏng 

chẳng  trồng  thiện  căn,  bần  cùng,  hạ  tiện,  tham  đắm  ngũ  dục,  lọt  vào  trong 

lưới  ức  tưởng  vọng  kiến.  Nếu  thấy  Như  Lai  thường  trụ  bất  diệt,  càng  khởi 

lòng  kiêu  căng,  chán  ngán,  giải  đãi,  chẳng  thể  sanh  ý  tưởng  khó  gặp,  khởi 

lòng cung kính). Bởi thế đức Phật chẳng thể không nhiều lần thị hiện giáng 

sanh, nhiều lần thị hiện nhập diệt, để cao độ cảnh giác chúng sanh. 



---o0o--- 

8. Giải thích đề mục kinh Diệu Pháp Liên Hoa 



Đã lược  giảng tên  gọi phẩm  này, tôi  lại  giảng sơ  lược tựa đề kinh  này. 

Bốn  chữ  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  nếu  giảng  nghiêm  túc  rất  phức  tạp,  nội  một 

chữ Diệu thôi, Thiên Thai Trí Giả đại sư phải giảng chín mươi ngày. Câu nói 

 “cửu  tuần  đàm  Diệu”   (chín  tuần6  giảng  chữ  Diệu)  đã  trở  thành  một  giai 

thoại  khoái  trá  trong  lịch  sử  giảng  kinh  Trung  Quốc.  Bởi  thế,  muốn  giải 

thích chi tiết trong một thời gian ngắn ngủi, đương nhiên là chẳng thể được, 

chỉ đành nói giản lược mà thôi. 

Chữ  Pháp  trong  Diệu  Pháp  chỉ  hết  thảy  pháp,  như  pháp  thế  gian,  pháp 

xuất  thế  gian,  pháp  hữu  lậu,  pháp  vô  lậu,  pháp  hữu  vi,  pháp  vô  vi,  pháp 

phàm phu, pháp thánh nhân v.v… không pháp nào chẳng bao hàm trong đó. 

Các pháp như thế, mỗi mỗi thuyết  minh, đương nhiên là chẳng thể, mà thật 

ra cũng chẳng cần thiết. Bởi thế, Phật giáo đem vô lượng vô biên pháp quy 

nạp  thành  ba  loại  lớn;  đó  là  tâm  pháp,  chúng  sanh  pháp  và  Phật  pháp.  Bất 

luận loại pháp nào cũng đều hết sức vi diệu; bởi thế gọi là Diệu Pháp, tức là: 

Tâm  pháp  là  diệu,  chúng  sanh  pháp  là  diệu,  Phật  pháp  cũng  là  diệu.  Tách 

riêng từng pháp cố nhiên là diệu, nhưng ba pháp chẳng sai biệt lại càng diệu 

hơn nữa; nói  “tâm, pháp và chúng sanh, ba pháp ấy không sai biệt”  chính là 

nói về ý này. Đạo lý này rất sâu, tuy nghe chẳng dễ hiểu, nhưng Diệu Pháp 

chẳng thể nghĩ bàn ai ai cũng sẵn có, tuyệt đối chẳng thể coi thường. Sở dĩ, 

chúng sanh là chúng sanh là vì mê mất diệu pháp này, sở dĩ chư Phật thành 

Phật là vì giác ngộ diệu pháp này. Bởi thế, giờ đây, tất yếu lại phải phân biệt 

[từng pháp]! 

Vì  sao  tâm  pháp  là  diệu?  Muốn  hiểu  điều  này,  trước  hết  phải  hiểu  rõ 

mười pháp giới đã nói ở trên. Mười pháp giới là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, 

A Tu La, người, trời, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Mười pháp giới 

này nếu nói tách ra thì sai biệt bất đồng, rất dễ hiểu, nhưng  “giới giới hỗ cụ”  

(mỗi một giới có đầy đủ các giới khác), nghĩa ấy sâu rộng, rất khó hiểu rõ. 

Nói   “giới  giới  hỗ  cụ”   nghĩa  là  trong  mỗi  một  giới  đều  có  đủ  chín  giới 

khác.  Chẳng  hạn  như  địa  ngục  pháp  giới,  chẳng  phải  chỉ  là  mình  địa  ngục 

pháp  giới,  nó  vẫn  có  đủ  chín  pháp  giới  khác,  thậm  chí  nói  đến  Phật  pháp 

giới, chẳng phải là một Phật pháp giới mà còn có đủ chín giới khác nữa. Mỗi 

giới có đủ mười giới, tổng cộng là bách giới (10x10=100); một trăm giới ấy, 

trong một niệm tâm của mỗi người chúng ta đều có đủ. Chẳng hạn như trong 

nhân  pháp  giới,  lấy  một  niệm  hiện  tiền  làm  trung  tâm,  thì  phàm  ai  có  tâm, 

không  ai  chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  trong  từng  thời  khắc  khởi  lên  những 

niệm tâm sai khác. Có lúc khởi một niệm sân tâm, bèn rơi vào địa ngục pháp 

giới. Có lúc khởi lên một niệm tham tâm, bèn rơi vào ngạ quỷ pháp giới. Có 

lúc  khởi  một  niệm  ngu  si  bèn  rớt  vào  súc  sanh  pháp  giới.  Có  lúc  khởi  một 

niệm ghen ghét bèn rớt vào Tu La pháp giới. Có lúc khởi lên một niệm Giới 

Thiện  (Ngũ  Giới,  Thập  Thiện),  bèn  thuộc  nhân  loại  pháp  giới.  Có  lúc  khởi 

niệm Thập Thiện,  Tứ  Thiền,  Bát Định bèn rớt  vào Thiên pháp  giới. Có  lúc 

khởi  một  niệm  Chân  Không  bèn  thuộc  vào  Thanh  Văn  pháp  giới.  Có  lúc 

khởi  một  niệm  duyên  khởi,  bèn  thuộc  vào  Duyên  Giác  pháp  giới.  Có  lúc 

khởi một niệm đại Bồ Đề tâm bèn thuộc vào Bồ Tát pháp giới. Có lúc khởi 

một niệm tâm từ bi, bình đẳng bèn thuộc vào Phật pháp giới. Nhân pháp giới 

có  đủ  mười  pháp  giới  như  thế.  Chín  giới  kia  cũng  có  đủ  mười  pháp  giới 

giống hệt như vậy. Mỗi giới có đủ mười giới tạo thành bách giới, bách giới ở 

ngay  trong  một  niệm  tâm.  Tâm  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  bởi  thế  nói   “tâm 

 pháp là diệu”. 

Trong một niệm tâm của chúng sanh đã có đủ mười pháp giới, cho thấy 

Thích Ca, Di Đà tâm ta vốn sẵn đủ. Bởi thế, Đại Thừa Phật pháp thường nói: 

 “Tâm này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”,   tức  là  diễn  tả  rõ rệt:  Ngay  nơi  một 

niệm  tâm  của  chúng  sanh  chính  là  Phật,  hoặc  từ  trong  một  niệm  tâm  của 

chúng sanh có thể tu hành thành Phật. Theo đây, có thể nói:  “Tâm này là Bồ 

 Tát, tâm này làm Bồ Tát”.  Bồ Tát do một niệm tâm của chúng ta tạo thành, 

chỉ cần chúng ta muốn làm Bồ Tát thì ngay khi đó liền có thể thành Bồ Tát. 

Chẳng  những thế, tâm  này còn  là  Bồ Tát, Bồ Tát chẳng ở  ngoài tâm chúng 

sanh.  Đây  là  đứng  trên  lập  trường  của  bậc  thánh  giả  xuất  thế  gian  mà  nói, 

nên bảo “tâm pháp là diệu”. 

Nếu  đứng  trên  lập  trường  pháp  thế  gian  mà  nói,  cũng  có  thể  biểu  hiện 

đạo  lý  giống  hệt  như  vậy.  Chẳng  hạn  như  thiên  đường,  địa  ngục  là  do  đâu 

mà thành? Thiên đường, địa ngục vốn không lối, chỉ do con người tự tạo đó 

thôi. Con đường lớn sáng sủa đi đến thiên đường do chính mình mở lối. Con 

đường tối tăm, gập ghềnh vào địa ngục cũng do chính mình tiến vào. Người 

khác  chẳng  thể  bồng  quý  vị  lên  thiên  đường,  hay  đẩy  quý  vị  vô  địa  ngục. 

 “Tâm  này  có  sẵn  địa  ngục,  tâm  này  tạo  địa  ngục;  tâm  này  sẵn  có  thiên 

 đường,  tâm  này  tạo  thiên  đường”.   Thiên  đường,  địa  ngục  đều  là  do  người 

tạo, chứng minh một niệm tâm của ta là chẳng thể nghĩ bàn, bởi thế nói “tâm 

 pháp là diệu”. 

Vì  sao  biết  các  pháp  đều  do  tâm  sanh?  Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Tâm 

 sanh tắc chủng chủng pháp sanh, tâm diệt tắc chủng chủng pháp diệt” (Tâm 

sanh thời các pháp sanh, tâm diệt thời các pháp diệt), do đây biết tất cả các 

pháp thế gian, xuất thế gian đều do tâm sanh khởi mà chúng bèn sanh khởi. 

Nếu như chẳng có cái niệm tâm hiện tiền ấy, hết thảy pháp đều bất khả đắc! 

Đáng tiếc con người ngày ngày vận dụng cái niệm tâm ấy, nhưng chẳng có 

ai  thực  sự  nhận  thức  cái  niệm  tâm  ấy.  Nếu  thật  sự  nhận  thức  được  thì  mọi 

vấn đề đều giải quyết được cả. Cổ đức đã hình dung cái tâm trọng yếu như 

thế này:  

 Nhược nhân thức đắc tâm,  

 Đại địa vô thốn thổ.  

(Nếu người biết được tâm, 

Đại địa không tấc đất). 

Bởi thế, trong đời người, quan trọng nhất là nhận thức được cái tâm của 

chính  mình.  Tuy  rõ  ràng  là  tâm  luôn  tồn  tại  và  hiện  diện  trong  từng  thời 

khắc, nhưng muốn nhận thức nó, chẳng thể tưởng tượng hình dung là được. 

Bởi  lẽ,  chân  tướng  cái  tâm  niệm  vốn  sẵn  có  của  chúng  ta  từ  vô  thỉ  đã  bị 

những thứ khác che  lấp,  nếu chẳng trải qua  một phen đổ công cạo chất dơ, 

mài sáng, không cách chi nhận thức được chân tướng. Vì vậy, Phật pháp nói 

phải tu tâm. 

Vì sao chúng sanh pháp là diệu? Nói “chúng sanh” là muốn nói đến mỗi 

một  kẻ  hữu  tình  chúng  ta.  Hoạt  động  của  mỗi  một  hữu  tình  trong  thế  gian 

chẳng  ngoài  ba  nghiệp  thân  - khẩu  -  ý.  Bất  luận  trên  phương  diện  nào,  các 

hoạt động của ba nghiệp đều bị phiền não chỉ huy; bởi thế tạo tác rất nhiều 

sự nghiệp  hữu  lậu thiện  hay ác. Do vì  nghiệp thiện  hay ác  lôi kéo, dẫn dắt, 

bèn luân hồi trong sanh tử, cảm thọ các sự thống khổ. Do đây biết rằng: Tất 

cả  chúng  sanh  trong  thế  gian  này,  chẳng  có  gì  khác  ngoài  ba  thứ  Hoặc, 

Nghiệp, Khổ luân chuyển. Từ ba thứ này mà quán sát, chỉ có thể nói là thô, 

sao  lại  nói  là  diệu?  Chẳng  sai!  Nhưng  nói  trên  phương  diện  khác,  nói  “thô 

chính  là  diệu” chẳng trở  ngại  gì! Câu  này  hiểu  như thế  nào? Như Phật  quả 

tối cao vô thượng, gồm đủ ba đức Bát Nhã, Giải Thoát, Pháp Thân là do đâu 

mà có? Chẳng phải  là từ ba thứ  Hoặc, Nghiệp,  Khổ  hay sao? Ba thứ Hoặc, 

Nghiệp,  Khổ  đổi  thành  ba  đức  Bát  Nhã,  Giải  Thoát,  Pháp  Thân,  tức  là  ý 

nghĩa “thô chính là diệu”. 

Ba thứ Hoặc - Nghiệp - Khổ rõ ràng thuộc về sanh tử, sao có thể nói là 

ba đức? Đối với đạo lý này, thật sự cần phải giải thích thêm như sau:  

Thường nhân luôn cho rằng những phiền não tham, sân, si v.v… có thật, 

nên cứ bị  hãm trong  rừng  rậm  phiền  não chẳng ra được. Thật ra, phiền  não 

có  tánh  chất  thực  tại  chi  đâu?  Vẫn  là  do  những  mối  quan  hệ  kích  phát  mà 

sanh khởi đó thôi! Chỉ cần những nhân duyên bên ngoài khiến cho phiền não 

sanh khởi chẳng còn nữa thì há còn thực sự có phiền não nữa ư? Nếu hiểu rõ 

phiền não chẳng có tự tánh thì ngay khi đó phiền não trở thành trí huệ. Bởi 

thế, suy cầu tự thể của trí huệ, sẽ thấy nó vốn ở trong phiền não. 

Lìa  khỏi  phiền  não  để  tìm  trí  huệ,  biết  tìm  trí  huệ  ở  đâu?  Căn  bản  là 

chẳng thể được, bởi thế, trong kinh  thường  nói  “phiền não tức  Bồ Đề”.   Ai 

nói tìm cầu trí  huệ  ngoài phiền  não thì chẳng  hiểu  rõ tánh của phiền  não  là 

Không  vậy!  Nếu  biết  rõ  một  niệm  tâm  của  chính  mình,  hiểu  rõ  thấu  triệt 

rằng "phiền não chẳng có tự thể thật sự" thì sẽ tự hiểu được phiền não chính 

là Bát Nhã đức. 

Vì sao nói nghiệp lực chính là giải thoát? Bao nhiêu nghiệp lực thiện ác 

của chúng ta đều do phiền não duy trì, tạo tác; nhưng hết thảy hành vi, hoạt 

động chẳng thể đơn độc phát khởi tác dụng, phải cùng do  những điều kiện 

hòa  hợp  mà phát sanh. Như hành thiện  nghiệp bố thí, chẳng có  người  nhận 

vật  bố  thí,  sao  có  thể  thành  tựu  được  nghiệp  thí?  Như  ác  nghiệp  sát  sanh, 

không  có  người  bị  sát  hại,  sao  thành  được  sát  nghiệp?  Các  nghiệp  hữu  lậu 

khác  như  trì  giới,  tu  Định  v.v…  không  nghiệp  nào  chẳng  vậy.  Lúc  nghiệp 

lực thành thục thì phải thọ sanh, lúc nghiệp lực tiêu tán bèn tận diệt. 

Nhìn  từ  lập  trường  của  chúng  sanh,  chúng  sanh  đều  vì  nghiệp  lực  sanh 

diệt mà sanh diệt. Qua Đông, qua Tây, lên trời, xuống đất đều là do nghiệp 

lực lôi dẫn chẳng được tự tại; nào biết đó là vọng tưởng, phân biệt, chứ thật 

sự, nghiệp tánh vốn Không! Chẳng hiểu rõ nghiệp tánh vốn là Không thì tựa 

hồ  bị  nghiệp  lực  ràng  buộc,  chẳng  được  tự  do  tự  tại.  Nếu  liễu  giải  nghiệp 

tánh không tịch, ngay lập tức sẽ được tự tại giải thoát; bởi thế, nghiệp chính 

là Giải Thoát Đức. 

Vì  sao  nói  khổ  báo  chính  là  Pháp  Thân?  Quả  báo  sanh  mạng  sanh  tồn 

trong thế gian vì sao là khổ? Trong kinh, đức Phật nói: Sanh diệt là khổ, vô 

thường là khổ. Do sanh mạng chẳng vĩnh hằng, biến hóa chẳng ngừng trong 

từng thời khắc, sanh diệt, diệt sanh biến đổi vô thường, bởi thế, bị thống khổ 

tập kích không ngừng. Chúng sanh lưu chuyển sanh tử, từ vô thỉ đến nay là 

sanh rồi diệt, diệt rồi lại sanh, sanh diệt, diệt sanh, tạo thành một cuộc sống 

tồn  tại  chẳng  ngừng.  Sanh  diệt,  diệt  sanh,  tựa  hồ  có  tự  tánh  chân  thật,  do 

sanh diệt bèn có thống khổ, chẳng có cách nào giải quyết. Nhưng sanh diệt 

do duyên mà có, sanh nhưng không thật sanh, diệt cũng chẳng thật diệt, sanh 

diệt  là  Không,  vô  tự  tánh.  Vô  sanh  mà  sanh,  vô  diệt  nhưng  diệt,  sanh  diệt 

như  thế  tức  là  Như  Lai  Pháp  Thân.  Như  Lai  chứng  đắc  Pháp  Thân  tức  là 

chứng đắc tự thể bất sanh bất diệt. Do đây chứng tỏ: Ngay nơi quả báo sanh 

diệt của chúng sanh chính là Pháp Thân đức của Như Lai. 

Do Hoặc, Nghiệp, Khổ  mà chúng sanh sẵn có chính là ba đức Bát Nhã, 

Giải Thoát, Pháp Thân của Như Lai nên chúng sanh pháp là diệu. 

Tâm pháp diệu và chúng sanh pháp diệu đã giảng rồi, sau cùng lại giảng 

vì  sao  Phật  pháp  là  diệu.  Phật  là  Phật  Đà  chứng  đắc  Bồ  Đề  tối  cao  vô 

thượng.  Phật  Đà  là  bậc  đại  thánh  đoạn  sạch  hết  thảy  phiền  não,  giải  quyết 

hai  thứ  sanh  tử,  chứng  đắc  giải  thoát  rốt  ráo.  Dùng  Phật  nhãn  quán  sát  hết 

thảy, hết thảy mọi thứ không gì chẳng phải là vi diệu chẳng thể nghĩ bàn. Cố 

nhiên,  chúng  sanh  là  chúng  sanh  trong  tâm  Phật,  vạn  vật  cũng  là  vạn  vật 

trong tâm Phật. Mọi pháp đều là Thật Tướng, pháp nào cũng đều là Bát Nhã, 

đâu  còn  có  cái  này,  cái  kia  sai  biệt?  Bởi  thế,  Phật  trọn  chẳng  có  pháp  nào 

khác,  cái  được  Ngài  chứng  đắc  cũng  chỉ  là  chúng  sanh  pháp  và  tâm  pháp. 

Nói  “tâm này là Phật, tâm này làm Phật”  chính là ý này. Phật vốn có nghĩa 

là chẳng mê, cũng có nghĩa là Giác. Một niệm tâm hiện tiền của chúng ta chỉ 

cần chẳng bị trần cảnh khách quan làm mê, ngay khi đó chính là Phật. Kinh 

nói:  “Nhất niệm bất sanh, tức Như Như Phật” (Một niệm chẳng sanh chính 

là Như Như Phật) chính là ý này. Bởi thế, Phật pháp là diệu. 

Tổng hợp Phật pháp diệu, chúng sanh pháp diệu, tâm pháp diệu thì gọi là 

Diệu Pháp; nhưng diệu pháp ấy chẳng thể suy nghĩ, phân biệt mà hiểu được 

nổi. Đồng thời, diệu pháp chẳng thuộc bên ngoài, vốn là sẵn có. Phàm ai có 

tâm,  không  ai  chẳng  có  diệu  pháp  này,  chẳng  qua  chúng  sanh  chưa  thể 

chứng đắc đó thôi!  Làm thế  nào  mới có thể chứng đắc diệu pháp  này?  Tùy 

cách  tu  hành  của  mỗi  người  mà  nói  khác  nhau:  Có  người  nói  diệu  pháp 

chẳng dễ chứng đắc, có người nói diệu pháp chứng đắc chẳng khó khăn chi 

lắm, có người nói diệu pháp chứng đắc chẳng khó chẳng dễ. Ba cách nói bất 

đồng.  Bây giờ, tôi sẽ lấy chuyện  vợ chồng và con cái Bàng Cư Sĩ đàm đạo 

trong Phật giáo Trung Quốc làm ví dụ. 

Bàng  Cư Sĩ  là  một  vị  đại  cư sĩ  hữu  danh  của  Trung  Quốc,  nhà  vốn  rất 

giàu  có,  có  thể  nói  là  bậc  phú  ông  giàu  có  trăm  vạn,  nhưng  sau  khi  ông  ta 

lãnh hội Phật pháp, bèn đem hết thảy của cải trong nhà ném xuống sông Hán 

Dương, cả nhà chọn cuộc sống thật đạm bạc, chuyên tâm nhất ý tu học Phật 

pháp.  Trong  quá  trình  tu  học,  chợt  có  một  ngày  nọ,  mọi  người  quây  quần 

cùng thảo luận sự tu hành khó - dễ. Cuộc thảo luận ấy diễn ra như sau:  

Trước  hết,  Bàng Cư Sĩ  nói:  Dụng công chẳng phải  là chuyện dễ,  muốn 

chứng  diệu  pháp  vốn  sẵn  có  cũng  khó  lắm.  Khó  đến  mức  độ  nào?  Ông  ta 

nói:  “Nan! Nan! Nan! Thập hộc chi ma thụ thượng than!”  (Khó! Khó! Khó! 

Mười  hộc  mè  rải  đều  lên  cây).  Từng  hạt  mè  rải  phơi  trên  đất  bằng  đương 

nhiên  rất dễ, nếu  muốn phơi  trên  những cây cao, có phải  là  một chuyện  rất 

khó hay chăng? Ý ông ta nói: Chúng ta bình thường khởi tâm động niệm đều 

thuận  theo  hư  vọng,  phân  biệt,  tự  nhiên  rất  dễ  đi  trên  con  đường  tham  ái 

chấp trước quen thuộc. Bây giờ muốn thay đổi niệm tâm đó, hướng theo con 

đường  tu  chứng,  từ  trước  vốn  chưa  có  lối  mòn  người  đi  thành  đường,  bởi 

thế, đi trên đó chẳng tránh khỏi cảm thấy rất khó khăn! Đúng là như vậy đó, 

bởi lẽ chẳng dễ gì định được cái tâm thức của chúng ta, quý vị muốn nó như 

thế  này,  nó  lại chệch qua cái khác, quý  vị  muốn  nó  hướng  về Đông,  nó  lại 

chệch sang Tây. Quý  vị  muốn  nó chuyên  chú  vào  một cảnh  giới,  nó chẳng 

ngừng rong ruổi hướng ngoại. Bởi vậy, đường tu hành rất khó! 

Bàng Cư Sĩ trình bày kinh nghiệm tu chứng xong, tiếp đó, bà Bàng cũng 

nêu ý kiến: Trong quá trình tôi tu chứng, tôi chẳng cảm thấy khó khăn như 

ông, lại cảm thấy rất dễ. Bà nói:  “Dị! Dị! Dị! Bách thảo đầu thượng tổ sư ý. 

 Niêm lai vô bất thị, thúy trúc hoàng hoa, vô phi Bát Nhã”  (Dễ! Dễ! Dễ! Ý tổ 

sư  trên  đầu  trăm  ngọn  cỏ,  cứ  nhón  lấy,  không  chỗ  nào  là  chẳng  phải.  Trúc 

biếc,  hoa  vàng,  không  gì  chẳng  phải  là  Bát  Nhã).  Ý  bà  nói:  Những  điều  gì 

mắt  mình  trông  thấy,  không  thứ  gì  chẳng  phải  là  ý  tổ  sư.  Những  vật  mình 

thuận  tay  nắm  lấy,  không  gì  chẳng  phải  là  diệu  pháp.  Như  viên  phấn  đang 

cầm trong tay đây thoạt nhìn chẳng có ý nghĩa gì; nhưng nếu hiểu rõ duyên 

khởi tánh không, sẽ ngay lập tức thấy Thật Tướng, cũng chính là diệu pháp. 

Hiểu rõ như thế thì có khó khăn gì cơ chứ? Bởi thế, tôi cho rằng tu hành rất 

dễ.  Nếu  chẳng  thể  tìm  được  ý  tổ  sư  trên  đầu  trăm  ngọn  cỏ,  cứ  cho  đó  là 

những ngọn cỏ tầm thường, sẽ rất khó chứng ngộ. Nếu lãnh hội thì mắt thấy, 

tai nghe, một ngọn cỏ, một cái cây đều là diệu pháp, còn có khó khăn gì nữa 

cơ chứ? 

Bà Bàng nêu ý kiến xong, cô con gái Linh Chiếu cũng đưa ý kiến: Theo 

kinh  nghiệm  tu  hành  của  con,  chẳng  khó  khăn  như  bố  nói,  cũng  chẳng  dễ 

dàng  như  mẹ  nói,  mà  là   “dã  bất  nan,  dã  bất  dị,  cơ  lai  ngật  phạn,  bì  lai 

 thùy!”  (Cũng chẳng dễ, cũng chẳng khó, đói ăn cơm, mệt thì ngủ). Khác nào 

con  nít  nói  giỡn  “đói thì ăn cơm, mệt  thì ngủ”,  có phải  vậy chăng? Vẫn  là 

nói về cách dụng công tu hành, nhưng đơn giản, trực tiếp, kỳ diệu không sao 

diễn tả được! Nào biết trong đây có đạo lý lớn lao, chẳng phải nói giỡn đâu 

nhé! Bây giờ tôi dẫn công án “đói thì ăn cơm, mệt thì ngủ”  để làm cước chú. 

Có lần, Hữu Nguyên luật sư đến gặp Đại Châu Huệ Hải thiền sư, hỏi:  

- Hòa thượng tu đạo còn dụng công hay chăng? 

Ngài Đại Huệ trả lời: 

- Đói thì ăn cơm, mệt thì ngủ. 

- Có phải hết thảy mọi người đều dụng công giống như thầy hay không? 

- Chẳng giống! 

- Vì sao không giống? 

- Bọn họ lúc ăn cơm chẳng chịu ăn cơm, phải sắp đặt trăm thứ; lúc ngủ 

chẳng chịu ngủ, tính toán ngàn mối, cho nên chẳng giống! 

Bọn chúng sanh ta đúng  thật  là “sắp đặt trăm thứ, tính  toán  ngàn  mối”, 

đến  nỗi ăn cơm,  ngủ  nghỉ chẳng an, chuyện  tu đạo đương  nhiên chẳng cần 

bàn  đến  nữa!  Mục  đích  của  tu  đạo  là  thể  nhận  (thấu  hiểu,  nhận  thức)  bản 

tánh của chính  mình, đói  thì phải ăn,  mệt  cần phải  ngủ, cũng chỉ  là  một sự 

trong  bản  tánh  của  mình.  Chỉ  vì  có  những  điều  cần  phải  sắp  đặt,  tính  toán 

nên bị che lấp chẳng thể thấu hiểu, nhận thức được. Nếu diệt hết những cái 

cần phải lo lắng, tính toán, thì ăn cơm, ngủ nghỉ, không lúc nào chẳng phải 

là tu đạo kiến tánh? Bởi thế, Huệ Hải thiền sư nói : “Hiểu đạo thì đi, đứng, 

 nằm,  ngồi,  không  gì  chẳng  phải  là  đạo.  Ngộ  pháp  thì  dọc  ngang  tự  tại, 

 không gì chẳng phải là pháp”.  Do ý chỉ này, khi nói “đói thì ăn cơm, mệt thì 

 ngủ” chính là lúc hành giả tu đạo. 

Nếu  có  hành  nhân  một  mặt  tu  đạo,  một  mặt  lo  toan,  tính  toán,  đương 

nhiên  khó thể tiến bộ. Nếu  như đạt được:  Suốt  ngày ăn cơm chưa từng cắn 

trúng một hạt gạo; suốt ngày ngủ nghê, chưa từng khởi điên đảo vọng tưởng; 

ngay khi đó chính là diệu pháp. Cô Linh Chiếu nói  “đói thì ăn cơm, mệt thì 

 ngủ” đích xác là nói về kinh nghiệm tu hành của cô, mà cũng chính là cảnh 

giới chứng ngộ đặc thù của cô. 

Diệu pháp, mỗi cá nhân đều vốn sẵn có, vấn đề là chúng ta có nhận thức 

được  hay  không?  Nếu  từ  dụng  công  mà  đạt  được  chứng  ngộ  thì  diệu  pháp 

chính  ngay đó, cái căn bản  là chẳng cần cầu từ bên  ngoài. Nếu chẳng khéo 

dụng công tu hành cho khế hợp thì diệu pháp xa xôi lắm, không cách gì thấy 

được căn  bản. Tuy  nói  như thế,  nhưng chẳng có  gì bị  mất, thủy chung  vẫn 

tồn tại, chỉ cần xoay lại quán nơi tự tâm, lúc nào cũng có thể đạt được. 

Trên đây là giảng về lý Diệu Pháp thật sự rất vi diệu, chẳng dễ hiểu được 

nổi,  bởi  thế  mới  riêng  nêu  lên  hoa  sen  làm  ví  dụ  để  nói  rõ  diệu  pháp  khó 

hiểu, khó nhận biết trọn vẹn. Trong thế gian có rất nhiều thứ hoa khác nhau, 

nhưng  để  hiển  thị  Diệu  Pháp,  chỉ  dùng  hoa  sen  chứ  không  dùng  hoa  nào 

khác. Hoa sen khác với những loại hoa khác như sau: Các hoa khác phải nở 

hoa rồi mới kết quả, riêng  mình hoa sen lúc nở hoa cũng là lúc kết quả. Đó 

là  “hoa quả đồng thời”. Hoa sen là hoa quả đồng thời, tượng trưng cho Diệu 

Pháp  nhân quả bất  nhị.  Bởi thế dùng  hoa  sen  làm thí dụ, không có  gì thích 

đáng hơn! 

Nhưng điểm đặc sắc nhất của hoa sen đã được ngài Thiên Thai dùng ba 

câu để diễn tả tánh đặc biệt của nó như sau:  



      1)  “Vị liên cố hoa”  (vì hạt sen mà nở hoa):  



Chữ  “liên”  ở  đây  là  “liên  tử”  (hạt  sen),  hạt  sen  cũng  chính  là  trái  [của 

cây sen]. Vì sao Sen nở hoa? Chính là vì hạt sen mà có hoa; hoa và hạt đồng 

thời;  ví  như  Phật  vì  Thật  mà  bày  Quyền.  Dưới  cội  Bồ  Đề,  đức  Phật  ngộ 

chứng  diệu  pháp  Thật  Tướng,  không  giấu  riêng  pháp  mình  đã  chứng  mà 

muốn  đem  giảng  cho  chúng  sanh  nghe.  Diệu  pháp  quá  mầu  nhiệm,  chúng 

sanh  chẳng  thể  tiếp  nhận;  bởi  thế,  Ngài  chẳng  dám  tuyên  thị  ngay.  Kinh 

Pháp Hoa chép:  



 Ngã pháp thậm thâm diệu, 

  

 Vô tín, vân hà giải? 

(Pháp ta thật thâm diệu, 

Không tin, sao hiểu được?)  

Muốn  hiểu diệu pháp, trước  hết phải có tín tâm.  Không có tín  tâm,  làm 

sao hiểu được? Chẳng hiểu vẫn chưa sao, nhưng nếu vì chẳng hiểu mà đâm 

ra  phỉ  báng  thì  chẳng  những  vô  ích  đối  với  chúng  sanh,  lại  còn  bất  lợi  hết 

sức lớn; bởi vậy, trong lúc ấy, đối với những pháp sẽ nói hay chẳng nói, đức 

Phật phải một phen cân nhắc. Sau khi suy xét như thế, biết pháp chưa được 

nói  ấy  sẽ  vô  ích  đối  với  chúng  sanh,  do  không  có  biện  pháp  gì,  đành  miễn 

cưỡng  vận  dụng  phương  tiện  thiện  xảo,  trước  hết  tuyên  nói  những  pháp 

quyền nghi để chúng sanh có thể tiếp nhận được. Chẳng hạn như pháp Nhân 

Thiên thừa, pháp của thánh giả Nhị Thừa, đều là những pháp mà đức Phật vì 

chúng  sanh  phương  tiện  nói.  Vì  sao  Phật  nói  Quyền?  Chính  là  vì  Thật  mà 

nói Quyền. Trong thời gian ấy, tuy nói các thứ phương tiện, nhưng mục đích 

cuối cùng vẫn là vì liễu giải pháp chân thật. Như kinh Pháp Hoa nói:  

 Tuy thuyết chủng chủng đạo, 

 Kỳ thật vị Phật thừa. 

(Tuy nói các thứ đạo, 

Nhưng thật vì Phật thừa). 

Chính là thuyết minh hay nhất về đạo lý  “vì Thật khai Quyền”.   



2)  “Hoa khai liên hiện”  (hoa nở hạt hiện): 



Hạt sen đến lúc nào mới thấy xuất hiện rõ ràng? Ngay trong lúc hoa vừa 

nở, hạt sen đã hiện rõ trên gương sen, trọn chẳng đợi đến lúc hoa nở rụng hết 

cánh rồi, hạt sen mới xuất hiện. Đây ví như đức Phật khai Quyền hiển Thật, 

Như Lai dùng các phương tiện quyền xảo để thuyết pháp cho chúng sanh, từ 

từ điều phục căn tánh chúng sanh cho thuần thục, đến khi nào cơ duyên chín 

muồi, xem thấy chúng sanh có thể tiếp nhận được diệu pháp, trong hội Pháp 

Hoa, đức Phật bèn khai Quyền hiển Thật, bảo đại chúng trong pháp hội: Hết 

thảy  các  pháp  đã  nói  trong  quá  khứ  đều  là  phương  tiện,  đều  là  những  con 

đường  phụ  trợ  của  Nhất  Thừa.  Phật  pháp  thật  sự  rốt  ráo  chỉ  có  một  Phật 

thừa, không có hai thừa, ba thừa. Bởi thế kinh Pháp Hoa dạy:  

 Duy hữu Nhất Thừa pháp, 

 Vô nhị, diệc vô tam 

 ...Nhược hữu văn pháp giả, 

 Vô nhất bất thành Phật. 

(Chỉ có pháp Nhất Thừa, 

Không hai, cũng không ba. 

…Nếu có người nghe pháp, 

Không ai chẳng thành Phật). 

Muốn triệt để phơi bày chỉ thú diệu pháp Nhất Thừa rốt ráo thì phải khai 

trừ hết thảy những phương tiện thiện xảo đã nói trong quá khứ, đó là  “khai 

 Quyền hiển Thật” . Chư Phật do chứng diệu pháp này mà thành Phật, chúng 

sanh vì mê diệu pháp này nên là chúng sanh. Chúng sanh và Phật vốn cùng 

sẵn đủ diệu pháp này, đương nhiên chúng sanh có thể thành Phật. Kinh Pháp 

Hoa phơi bày rõ rệt chân lý này, bởi thế gọi là Diệu Pháp. 



 3) “Hoa lạc liên thành”  (hoa tàn hạt chín):  



Đến  khi  nào  hoa  chánh  thức  tàn  thì  hạt  sen  đã  hoàn  toàn  trở  thành  ăn 

được. Điều này ví như đức Phật phế Quyền lập Thật. Quyền là phương tiện 

chẳng thật, Thật  là chân thật rốt ráo. Thật là chân thật rốt ráo, đương  nhiên 

phải nên lập, Quyền là phương tiện chẳng thật, cố nhiên nên phế trừ. Đó là 

 “phế Quyền lập Thật”. Thật ra, Phật ẩn sẵn Thật nơi Quyền, Quyền chính là 

Thật, rời Quyền há nào còn có Thật? Đương nhiên Quyền chính là Thật, đủ 

thấy Thật chẳng ngoài Quyền; bởi thế, hết thảy chúng sanh đều được thành 

Phật. 

Diệu Pháp là pháp, Liên Hoa là thí dụ, hợp Diệu Pháp và Liên Hoa lại để 

nói thì chính là dùng Pháp và Dụ để đặt tên kinh. Kinh là dịch ý chữ Ấn Độ 

“Tu-đa-la”, chữ này thường giải thích, nên chẳng cần phải giảng lại nữa. 

Năm chữ Diệu Pháp Liên Hoa Kinh là tên chung của bản kinh này, tám 

chữ Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm là tên riêng của phẩm này. 



---o0o--- 

9. Giới thiệu giản lược tiểu sử dịch giả 



Tựa đề kinh và tên phẩm đều đã giải thích sơ lược, nay sẽ tiếp tục giới 

thiệu đại lược về tiểu sử của dịch giả như sau:  

Người  dịch  kinh  này  là  pháp  sư  Cưu  Ma  La  Thập  (Kumārajīva);  trong 

lịch  sử  dịch  kinh  Trung  Quốc,  Ngài  là  vị  dịch  kinh  xuất  sắc  nhất.  Ngài  La 

Thập  là  người  xứ  Quy  Tư  (Kucha,  Kutsi),  cha  tên  Cưu  Ma  La  Viêm 

(Kumārāyana), vốn là người Trung Ấn Độ, nhân sang chơi xứ Quy Tư, quốc 

vương  ngưỡng  mộ ông đạo cao  học rộng  nên đặc biệt đem em  gái  mình  gả 

cho, sau này sanh ra Pháp Sư Cưu Ma La Thập. Pháp Sư khi còn thơ, không 

những  thông  minh  hơn  hẳn  mọi  đứa  trẻ  bình  thường  khác,  phong  độ  của 

Ngài  đúng  là  bậc  thiếu  niên  lão  thành  nên  có  tên  là  Đồng  Thọ  (đứa  trẻ  già 

dặn, chững chạc). 

Năm  ngài  La  Thập  lên  bảy  tuổi,  vì  mẫu  thân  xuất  gia,  Ngài  cũng  phát 

tâm xuất gia. Do mẹ Ngài là em của quốc vương, sau khi xuất gia được rất 

nhiều  người  cúng  dường,  cảm  thấy  quá  phiền  phức,  trở  ngại  tu  tập  đạo 

nghiệp, bà bèn mang ngài La Thập qua nước Kế Tân (Kophen) cầu pháp. Ở 

Kế Tân, có một ngày, bà mẹ đến ngôi chùa nọ lễ Phật, ngài La Thập cũng đi 

theo. Thấy trên đại điện có một cái bát sắt, Sư đùa giỡn,  đội bát sắt lên đầu, 

chẳng  nghĩ  nó  nặng. Chập sau,  mới  nghĩ: “Bát sắt to  như thế  này,  mình  bé 

như thế  này,  làm  sao  giữ  vững  trên  đảnh  được?”  Nhân  vì  khởi  vọng  tưởng 

ấy, ngay lập tức cảm thấy áp lực nặng nề. Do vậy, Ngài ngộ lẽ “hết thảy tùy 

tâm chuyển, chẳng có tâm phân biệt, chẳng có quan niệm nặng hay nhẹ. Hễ 

có tâm phân biệt thì quan niệm nặng hay nhẹ cũng từ đó mà sanh”. 

Sống ở Kế Tân hai ba năm, bà mẹ đem Ngài trở về bổn quốc, đi qua một 

ngọn  núi  cao,  trên  núi  có  một  La  Hán  thánh  giả  thấy  La  Thập  là  pháp  khí, 

bèn bảo bà mẹ: “Bà phải khéo gìn giữ chú sa-di nhỏ này, đến năm ba mươi 

lăm tuổi, nếu nó chẳng phá giới cấm của Như Lai, sẽ có thể độ vô lượng vô 

biên chúng sanh”. 

Kế Tân là đại bản doanh của Tiểu Thừa Phật giáo, pháp ngài La Thập đã 

học  ở  Kế  Tân  đương  nhiên  là  Tiểu  Thừa.  Sau  đấy,  Ngài  đến  nước  Sa  Lặc, 

vương  tử  con  vua  tên  là  Sa  Xa  xuất  gia  học  tập  Phật  pháp,  chuyên  nghiên 

cứu  Đại  Thừa  Phật  pháp.  Một  ngày  nọ,  Sư  đọc  kinh  Bát  Nhã  trong  chùa, 

niệm  đúng  vào  đoạn   “không  bất  khả  đắc”.   Ngài  La  Thập  nghe  được,  cảm 

thấy  rất  lạ,  mình  học  ở  nước  Kế  Tân  “năm  Uẩn  là  có,  mười  hai  Xứ  là  có, 

mười  tám  Giới  là  có.  Sao  bây  giờ  vị  pháp  sư  này  lại  niệm  Ngũ  Uẩn  là 

Không,  mười  hai  Xứ  là  Không,  mười  tám  Giới  là  Không…  hết  thảy  đều 

không,  đạo  lý  gì  thế?”  Bởi  thế  bèn  đến  hỏi  Sư  vì  sao  nói  “không  bất  khả 

đắc”? Nhân đó, đôi bên tranh cãi về Đại, Tiểu Thừa. Kết quả, ngài La Thập 

thất  bại,  bèn  theo  ngài  Sa  Xa  học  tập  Đại  Thừa  Tánh  Không  của  Bát  Nhã. 

Chẳng lâu sau, chẳng những Ngài đạt tâm đắc nơi Đại Thừa Tánh Không mà 

còn trở thành bậc học giả hoằng dương Đại Thừa tánh Không mạnh mẽ nhất. 

Không những mọi người được ngài La Thập cảm hóa trở thành hành giả của 

Đại  Thừa tánh  Không,  ngay đến cả  nghiệp sư của  ngài  La  Thập cũng được 

Ngài chuyển hóa bèn tín phụng Đại Thừa. 

Thân  mẫu  ngài  La Thập sau đấy  lại  từ Quy Tư qua  Ấn  Độ,  lúc sắp  lên 

đường bảo ngài La Thập: “Nay mẹ xa con, có mấy câu để lại cho con. Nếu 

Đại Thừa Phật pháp truyền đến Chấn Đán (Trung Hoa) sẽ có ích cho chúng 

sanh  tại  Chấn  Đán,  nhưng  muốn  truyền  được  qua  đó  chỉ  nhờ  vào  sức  con. 

Nhưng làm lợi cho họ, lại đại bất lợi cho con. Nếu chỉ vì con, mẹ chẳng tán 

thành con đi qua đó; nhưng vì hóa đạo (giáo hóa, dạy dỗ) nhân quần, mẹ lại 

chẳng thể ngăn con đi, bởi vậy chẳng biết như thế nào mới nên?” 

Ngài La Thập nghe mẹ nói, chẳng do dự chút nào, đáp ngay: “Đại Sĩ xả 

kỷ vị nhân (bỏ mình vì người), chỉ cần chúng sanh được lợi ích, tự mình nào 

sợ  cái  khổ  vạc  sôi,  lò  than,  thậm  chí  hy  sinh  tánh  mạng  chính  mình  cũng 

chẳng tiếc!” 

Mẹ ngài La Thập nghe như vậy, liền an tâm rời khỏi ngài La Thập. Tinh 

thần xả kỷ của ngài La Thập có thể nói đã biểu lộ không sót qua mấy câu nói 

trên. Hành giả Đại Thừa Phật pháp phải nên có tinh thần đó! 

Vào  năm  Hoằng  Thỉ  thứ  ba  (401)  trào  Diêu  Tần,  ngài  La  Thập  đến 

Trung Quốc. Diêu Tần là một trong mười sáu nước thời Ngũ Hồ Loạn Hoa, 

gọi là Diêu Tần để chỉ rõ chẳng phải là nước Tần của Tần Thủy Hoàng, cũng 

như  chẳng  phải  là  nước  Tiền  Tần  của  Phù  Kiên,  mà  là  nước  Hậu  Tần  của 

Diêu  Hưng.  La  Thập  đến  Trung  Quốc  vào  triều  đại  này.  Đương  thời,  vua 

Phù  Kiên  nhà  Tiền  Tần  nghe  danh  ngài  La  Thập,  ngưỡng  mộ  phi  thường, 

đặc phái đại  tướng quân  Lữ Quang qua  tận Quy  Tư nghênh tiếp Ngài  nhập 

Hoa. Lữ Quang thỉnh được ngài La Thập về đến Lương Châu, chợt nghe Phù 

Kiên tử trận, Diêu Trành nhà Hậu Tần tiếm hiệu tại Quan Trung. Lữ Quang 

bèn tuyên cáo độc lập tại Lương Châu, đặt quốc hiệu là Lương. Chỉ vì ngài 

La Thập túc trí đa mưu, Lữ Quang sợ ngài La Thập bị Diêu Trành lợi dụng 

nên Lữ Quang bèn cung dưỡng Ngài ở lại Lương Châu, chẳng cho Ngài sang 

Quan  Trung.  Về  sau,  Diêu  Hưng  nối  ngôi  [Diêu  Trành],  do  thâm  tín  Phật 

pháp, ngưỡng mộ tài đức, sở học của ngài La Thập, phái binh Tây chinh Lữ 

Long (đời sau của Lữ Quang), cưỡng bách ngài La Thập về Quan Trung, thờ 

làm  quốc sư, cung dưỡng trong  vườn  Tiêu Dao để Ngài chuyên tâm  nhất  ý 

phiên  dịch  kinh  điển.  Tổng  cộng,  Ngài  La  Thập  dịch  được  ba  bốn  trăm 

quyển kinh. 

Những  bản  dịch  kinh  của  ngài  La  Thập  có  đặc  điểm  lớn  nhất  là  văn 

phong  bóng  bẩy,  lưu  loát,  ý  nghĩa  hoàn  thiện.  Chẳng  hạn  như  kinh  Pháp 

Hoa,  kinh  Di  Đà,  kinh  Duy  Ma  v.v...  văn  từ  đều  hay  đẹp,  được  mọi  người 

thích  đọc  tụng.  Chữ   “chiếu”   (詔)  trong  câu   “phụng  chiếu  dịch”   chỉ  chiếu 

thư của hoàng đế, ý nói bản dịch kinh này do ngài La Thập tuân theo chiếu 

mạng của vua Diêu Hưng mà dịch. 

Trong  lịch sử dịch kinh  Trung Quốc, có bốn  nhà đại phiên  dịch,  nhưng 

hai ngài La Thập và Huyền Trang nổi tiếng nhất trong giới phiên dịch. Phật 

pháp  Trung Quốc phong  phú,  hoàn bị, chẳng  thể không quy công  về  hai  vị 

đại  dịch  sư.  Phật  giáo  Trung  Quốc  nếu  trước  chẳng  có  ngài  La  Thập,  sau 

chẳng  có  ngài  Huyền  Trang,  chẳng  thể  khởi  sắc  rạng  rỡ  như  thế,  tôi  dám 

đoan chắc như thế. 

Ngài La Thập tin những kinh Phật mình dịch chẳng sai lầm, nên sau khi 

tịch,  hỏa  thiêu,  cuống  lưỡi  vẫn  còn  nguyên  chẳng  hoại.  Bởi  thế,  đối  với 

những kinh điển do ngài La Thập dịch, chúng ta phải như pháp phụng hành, 

tin sâu chẳng nghi. 

 “Tam  Tạng  pháp  sư”   có  nghĩa  là:  Một  mặt,  ngài  La  Thập  dùng  giáo 

pháp  trong  Tam  Tạng  để  hóa  độ  chúng  sanh,  là  thầy  người  khác;  một  mặt 

nghiên  cứu  sâu  xa  Tam  Tạng,  tự  lấy  đại  pháp  làm  thầy  của  mình;  bởi  thế 

xưng là Tam Tạng Pháp Sư. 

 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

(phần 1 hết) 



---o0o--- 

Phần 2 

 II. Chánh thích kinh văn 

(Phần giải thích chính vào kinh văn) 

1. Trường hàng biệt thị 

(Giảng riêng về phần kinh văn trường hàng) 

1.1. Vấn đáp đắc danh sở dĩ 

(Thưa hỏi duyên do [vì sao Bồ Tát] được danh hiệu [là Quán Thế Âm]) 

1.1.1. Đương cơ cử danh thỉnh vấn  

(Vị đương cơ của pháp hội thưa hỏi) 



Chánh kinh:  

       Nhĩ thời, Vô Tận Ý Bồ Tát tức tùng tòa khởi, thiên đản hữu kiên, hiệp 

 chưởng hướng Phật, nhi tác thị ngôn:  

        -  Thế  Tôn!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  dĩ  hà  nhân  duyên  danh  Quán  Thế 

 Âm? 

  

爾時無盡意菩薩。即從座起。偏袒右肩。合掌向佛。而作是言。

世尊。觀世音菩薩。以何因緣。名觀世音。  



 (Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát liền từ tòa ngồi đứng dậy, trật vai áo 

 phải, chắp tay, hướng về đức Phật, bạch như thế này:  

       - Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát do nhân duyên gì tên là Quán Thế 

 Âm?) 

   

Kinh văn toàn phẩm chia thành hai phần lớn: một là Trường Hàng, tức 

là  thể  văn  xuôi  ghi  lại  những  ý  nghĩa  được  tuyên  nói  trong  kinh;  hai  là  Kệ 

Tụng, tức là thể văn vần ghi chép những nghĩa lý được tuyên nói trong kinh. 

Trường Hàng và Kệ Tụng nội dung không khác biệt nhau nhiều lắm, chẳng 

qua là sử dụng thể tài văn tự bất đồng mà thôi. Trong hai phân đoạn lớn này, 

trước hết giảng phần Trường Hàng, sau đó mới giảng Kệ Tụng. 

Hai  chữ   “nhĩ thời”   có  nhiều  cách  giải  thích  khác  nhau.  Phần  trước,  tôi 

đã từng nói, phẩm này là phẩm thứ hai mươi lăm trong kinh Pháp Hoa, trước 

phẩm  này  là  phẩm  hai  mươi  bốn,  tên  là  Diệu  Âm  Bồ  Tát  Phẩm.  Nói   “nhĩ 

 thời”   nghĩa  là  lúc  vừa  mới  nói  xong  phẩm  Diệu  Âm  Bồ  Tát,  bèn  nói  ngay 

phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn này. 

Trong  phẩm  Diệu  Âm  Bồ  Tát,  cuối  cùng  là  mấy  câu:   “Thuyết  thị  Diệu 

 Âm Bồ Tát lai vãng phẩm thời, tứ vạn nhị thiên thiên tử đắc Vô Sanh Nhẫn, 

 Hoa  Đức  Bồ  Tát đắc  Pháp  Hoa  tam-muội” (Lúc  nói  xong  phẩm  Diệu  Âm 

Bồ Tát lai vãng này, bốn vạn hai ngàn thiên tử đắc Vô Sanh Nhẫn, Hoa Đức 

Bồ Tát đắc Pháp Hoa tam-muội). Do đây biết là khi đức Phật nói phẩm Diệu 

Âm Bồ Tát, có rất nhiều người được hưởng pháp ích (lợi ích nơi pháp). Do 

đại chúng  nghe pháp được  lợi  ích, bởi thế  lại  mong cầu Phật tiếp tục  giảng 

thêm diệu pháp; như vậy có thể hiểu  “nhĩ thời”  là lúc rất nhiều chúng sanh 

mong mỏi Như Lai thuyết pháp. 

Theo  như  kinh  Pháp  Hoa  giới  thiệu,  Diệu  Âm  Bồ  Tát  (Mañju-ghosha 

Boddhisattva)  là  một  đại  Bồ  Tát  trong  cõi  nước  Nhất  Thiết  Tịnh  Quang 

Trang Nghiêm ở phương Đông. Quán Âm Bồ Tát như mọi người đều biết rõ 

là  một đại Bồ Tát thuộc Tây Phương Cực  Lạc thế giới. Đông  phương Diệu 

Âm Bồ Tát đã đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân Tam Muội, bởi thế có thể tự tại 

hiện  thân  theo  từng  loại  để  giáo  hóa  chúng  sanh  trong  đời,  tức  là  cần  phải 

biến hiện thân tướng nào để giáo hóa chúng sanh, Ngài liền có thể biến hiện 

thân tướng ấy. Tây phương Quán Âm Bồ Tát như trong phần sau phẩm này 

sẽ  giới  thiệu:   “Ưng  dĩ  hà  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  hà  thân  nhi  vị  thuyết 

 pháp” (Nên dùng thân  nào để đắc độ, liền hiện thân ấy để thuyết pháp); có 

thể nói là Quán Âm Bồ Tát cũng đắc Hiện Nhất Thiết Sắc Thân Tam Muội 

giống  hệt  như thế.  Bởi  thế,  cổ  đức  gọi  hai  phẩm  kinh  này  là  “những  phẩm 

chị em”, hàm ý chúng có ý nghĩa và giá trị gần giống nhau. 

Hoặc có thể  nói  là đại chúng  nghe  những công đức  thù thắng của Diệu 

Âm Bồ Tát ở phương Đông xong, nghĩ đến Bồ Tát Quán Âm ở phương Tây 

cũng là một vị đại Bồ Tát rất phi thường, nhưng công đức tự chứng, sự hóa 

độ người khác của Ngài rốt cuộc ra sao, đại chúng trong pháp hội vẫn chưa 

biết;  bởi  vậy,  họ  ngưỡng  vọng  đức  Thế  Tôn  giảng  cho  hành  trạng  của  đức 

Quán  Âm.  Chính  ngay  lúc  đại  chúng  ngưỡng  vọng  đức  Thế  Tôn  tuyên 

thuyết như thế, bèn gọi là  “nhĩ thời”.   

 “Vô  Tận  Ý  Bồ Tát”   là  vị  đại  biểu  vấn  pháp  trong  phẩm  này.  Ngay  khi 

đức  Phật  giảng  xong  phẩm  Diệu  Âm  Bồ  Tát,  có  vị  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát 

(Aksaya-mati Boddhisattva) bèn đứng ra thỉnh pháp. Vô Tận Ý là vị đại Bồ 

Tát ở thế giới Bất Thuấn nơi phương Đông, giáo chủ của thế giới Bất Thuất 

là  Phổ  Hiền  Như  Lai.  Trong  tương  lai,  Quán  Âm  Bồ  Tát  kế  thừa  A  Di  Đà 

Phật thành Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Cần biết rằng ngài Vô 

Tận Ý trong tương lai sẽ kế thừa Phổ Hiền Như Lai làm Phật trong thế giới 

Bất Thuấn ở phương Đông. 

Vô Tận Ý là vị đại Bồ Tát ở phương Đông, vì sao lại đến thế giới Sa Bà 

nghe  Phật  Thích  Ca  thuyết  pháp?  Là  do  tuân  lệnh  đức  Phổ  Hiền  Như  Lai 

(Samantabhadra  Tathāgata)  mà  đến.  Lúc  đức  Phật  thuyết  kinh  Pháp  Hoa, 

chính là diễn bày trực tiếp bản hoài, bởi thế mười phương chư Phật đều phái 

những bậc thượng thủ Bồ Tát của mình đến nghe đức Phật nói diệu pháp. Kể 

từ  lúc  Phật  bắt  đầu  nói  kinh  Pháp  Hoa  cho  đến  lúc  này,  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát 

ngồi  tại  chỗ  lặng  lẽ  nghe  giảng;  đến  lúc  Phật  nói  xong  phẩm  Diệu  Âm  Bồ 

Tát,  vì  muốn  thỉnh  pháp,  Ngài  bèn   “tức  tùng  tòa  khởi” (từ  tòa  ngồi  đứng 

dậy). 

Thánh hiệu của Phật và Bồ Tát đều được an lập từ tất cả công đức. Sở dĩ 

Vô  Tận  Ý  mang  tên  Vô  Tận  Ý  là  do  dựa  theo  công  đức  nào  mà  an  lập?  Ở 

đây,  có  thể  dựa  theo  ba  phương  diện  thế  giới,  chúng  sanh,  bi  nguyện  mà 

thuyết minh. Trên phương diện thế giới, trước hết phải hiểu rõ: Có nhiều vô 

cùng  vô  tận,  vô  lượng,  vô  biên  những  thế  giới  to  như thế  giới  Sa  Bà,  kinh 

Phật gọi là  “vô lượng vô biên thế giới”.  Trong những thế giới nhiều như thế 

ấy, chỉ nói riêng người trong Nam Thiệm Bộ Châu của thế giới Sa Bà này đã 

nhiều vô kể; nếu nói gộp tất cả số người trong bốn đại châu lẽ đương nhiên 

càng nhiều hơn. Ngoài nhân loại còn có những chúng sanh khác, chúng sanh 

thật  là  nhiều chẳng thể tính đếm  nổi. Chẳng riêng  gì chúng sanh trong  một 

thế giới này là như thế, chúng sanh trong mỗi một thế giới đều như thế; bởi 

thế nói “chúng sanh vô tận”. Lúc vị Bồ Tát này vận dụng trí huệ quán sát thế 

giới,  nhận  thấy  có  vô  tận  thế  giới.  Trong  vô  tận  thế  giới,  có  vô  tận  chúng 

sanh  hoạt  động.  Đúng  là  mỗi  chỗ  có  một  thế  giới,  mỗi  thế  giới  có  một  thế 

giới chúng sanh, nhưng các chúng sanh đều bị phiền não sai khiến, trôi nổi, 

đọa lạc trong biển nghiệp, chìm đắm luân hồi, bị các thứ khổ bức bách, trọn 

không có lúc nào giải thoát! Vô Tận Ý Bồ Tát chẳng nỡ thấy vô cùng vô tận 

chúng sanh chịu các khổ não lâu dài, bèn từ tận đáy lòng sâu thẳm, phát khởi 

bi nguyện vô tận, nguyện độ vô tận chúng sanh trong vô tận thế giới, khiến 

cho  vô  tận  chúng  sanh  thành  Phật,  sau  đó  chính  mình  mới  thành  Phật;  bởi 

thế hiệu là Vô Tận Ý. 

Giải thích danh hiệu Vô Tận Ý, cổ đức dùng bốn câu kệ để hình dung:  

 Thế giới vô biên trần nhiễu nhiễu,  

       Chúng sanh vô tận nghiệp mang mang,  

       Ái hà vô để lãng thao thao,  

       Thị cố hiệu vi Vô Tận Ý.  

(Thế giới vô biên mờ mịt bụi, 

Chúng sanh vô tận nghiệp bời bời, 

Sông ái không đáy sóng cuồn cuộn, 

Bởi thế hiệu là Vô Tận Ý)  

Ý nói: Thế giới là vô tận, chẳng sai! Nhưng trong vô tận thế giới lại có 

thế giới thanh tịnh, có thế giới uế ác. Thế giới uế ác nhiều hơn thế giới thanh 

tịnh. Bởi thế, vô cùng vô tận thế giới nói chung là dơ bẩn bị trần cảnh khuất 

lấp  khó  kham,  uế  ác  bất  tịnh!  Những  chúng  sanh  trong  các  thế  giới  ấy  bất 

luận nhiều đến đâu, đại đa số ở trong biển nghiệp mênh mông, bị nghiệp lực 

lôi  kéo!  Nghiệp  lực  lôi  quý  vị  lên  thiên  đường,  quý  vị  sẽ  lên  thiên  đường; 

nghiệp lực lôi quý vị xuống địa ngục, quý vị sẽ đọa địa ngục, tự mình chẳng 

tự chủ được mảy may gì! Sở dĩ chúng sanh ở trong biển nghiệp mênh mông 

không  chỗ  nương  về,  căn  bản  là  do  vì  chìm  đắm  trong  sông  ái  dục  không 

đáy, sóng vỗ cuồn cuộn bất tuyệt. Bởi thế, biển khổ vô biên; chúng sanh tuần 

hoàn chẳng ngơi trong Hoặc nghiệp như thế. Vì vậy, tâm Bồ Tát suy tưởng: 

Chúng sanh chịu khổ như thế, nếu ta chẳng phát tâm cứu độ, giáo hóa, còn 

đợi ai  làm chuyện  này  nữa  đây?  Bởi thế,  liền phát  vô tận bi  nguyện,  muốn 

độ vô tận chúng sanh. Do vậy hiệu là Vô Tận Ý. 

Vô Tận Ý và các đại chúng vì muốn hiểu rõ công đức của Quán Âm Bồ 

Tát,  thấy  không  có  ai  khác  thỉnh  vấn,  nên  Ngài  bèn  từ  chỗ  ngồi  đứng  dậy, 

thay mặt đại chúng thỉnh vấn đức Phật. Câu  “tức tùng tòa khởi”  (từ tòa ngồi 

đứng dậy) nếu giải thích theo mặt chữ sẽ rất đơn giản, nhưng nếu dùng quán 

tâm  để  giải  thích  như  ngài  Thiên  Thai  thì  lại  mang  những  ý  nghĩa  sâu  sắc. 

Chữ  “tòa”  ở đây chẳng phải là chỗ ngồi thông thường, mà có nghĩa là Pháp 

Không  Tòa,  cũng  như  kinh  Pháp  Hoa  đã  chép:   “Chư  pháp  Không  vi  tòa”  

(lấy các pháp Không làm tòa). Lấy “các pháp Không” làm tòa, không chỉ là 

chẳng chấp trước vào các pháp, mà ngay cả các  “pháp Không”  cũng chẳng 

chấp trước. Nếu chấp trước nơi Không, sẽ không thể thật sự liễu giải Không. 

Ngài  Vô  Tận  Ý  từ  tòa  đứng  dậy,  biểu  thị  Ngài  chẳng  nhiễm  trước  nơi 

Không,  bởi  thế  mới  nói   “lấy  các  pháp  Không  làm  tòa”.   Tuy  chẳng  nhiễm 

Không,  nhưng  chẳng  phải  là  chẳng  có  cái  gì;  Bồ  Tát  từ  tòa  “pháp  không” 

đứng dậy vấn pháp là một minh chứng. Nếu như thật sự chẳng có cái gì hết 

cả,  cần  gì  phải  đứng  lên  hỏi  nữa?  Cần  gì  phải  giảng  kinh  thuyết  pháp?  Do 

bởi  Không  nhưng  Bất  Không,  cho  nên  mới  từ  tòa  Pháp  Không  đứng  dậy, 

thỉnh  Phật  khai  thị.  Như  vậy,  câu   “tức  tùng  tòa  khởi”   hàm  nghĩa:  Chẳng 

chấp  vào  Không  hay  Hữu,  vượt khỏi cả  Không  lẫn  Hữu, chánh thức chứng 

đắc thâm nghĩa diệu pháp Thật Tướng. 

 “Thiên đản hữu kiên”  (trật áo vai phải) là nghi thức nhất định phải dùng 

của hàng Phật tử xuất gia đứng dậy vấn pháp. Lúc Phật tại thế, tỳ-kheo mặc 

ca-sa  giống  như  cách  tăng  đoàn  Phật  giáo  Nam  Truyền  mặc.  Theo  quy  củ 

nhà Phật, lúc bình thường, tỳ-kheo không lễ Phật, không thuyết pháp, cả hai 

vai áo đều phủ kín, chẳng lộ ra ngoài. Lúc thấy Phật, lễ Phật, nhằm biểu thị 

lòng  cung  kính,  bèn  đặc  biệt  lộ  vai  phải  ra.  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  muốn  vấn 

pháp,  nhằm  tỏ  lòng  tôn  trọng  đức  Phật,  nên  buông  vạt  ca-sa  mặc  trên  thân 

xuống, để lộ vai phải của mình ra. 

Nếu giải thích theo quán tâm thì lộ vai phải, che giấu vai trái cũng có ý 

nghĩa sâu xa. Người tu học Phật pháp đạt đến trình độ khá, sẽ có hai thứ trí 

huệ:  

-  Một  là  Chân  Thật  Trí  chứng  ngộ  chân  lý  “tánh  các  pháp  là  Không”, 

chẳng thể dùng ngôn ngữ để diễn tả được nổi, bởi thế che vai trái chẳng để 

lộ ra ngoài. 

- Hai là Phương Tiện Trí phát xuất từ Chân Thật Trí, có thể quán sát hết 

thảy  thế  tục,  có  thể  vì  các  chúng  sanh  thuyết  pháp,  có  thể  chỉ  ra  một  con 

đường tu  hành. Trí  này còn  gọi  là Quyền  Xảo Trí. Bởi thế để  lộ  vai  hữu  ra 

cho mọi người được thấy rõ ràng. 

Phương Tiện Trí như vai phải, Chân Thật Trí như vai trái. Một bên che 

giấu, một bên hiển lộ, rất thích hợp để biểu thị hai trí Quyền và Thật. Vô Tận 

Ý là một vị đại Bồ Tát, che kín vai trái biểu thị Ngài có Chân Thật Trí chứng 

ngộ  Thật  Tướng  các  pháp,  để  lộ  vai  phải  biểu  thị  Ngài  có  thể  vận  dụng 

Phương Tiện Trí quyền xảo. Phương Tiện Trí hóa độ cõi tục, Chân Thật Trí 

khế hợp Chân Đế. Vận dụng cả hai trí hiển thị Chân chính là Tục, Tục chính 

là Chân, đạt đến cảnh giới “Chân Tục viên dung” tối cao. 

 “Hợp chưởng hướng Phật”  (chắp tay hướng về Phật): Chắp hai bàn tay 

lại,  mặt  hướng  về  đức  Phật,  đây  là  một  lễ  nghi  thông  thường  để  chào  hỏi 

người trên và chào hỏi nhau của người Ấn Độ. Nếu giải thích theo quán tâm 

thì: Hai bàn tay có mười ngón, nếu tách riêng từng ngón sẽ tượng trưng cho 

mười  pháp  giới  đã  nói  ở  phần  trên.  Nay  đem  mười  ngón  áp  lại,  đặt  trước 

ngực, biểu thị  mười pháp  giới  trong  một  niệm  tâm của chúng ta, chẳng thể 

lìa một niệm tâm mà có. 

 “Nhi tác thị ngôn” (bèn  nói  như sau): Sau khi  ngài Vô  Tận Ý thể  hiện 

các  lễ  nghi  cần  phải  có  xong,  Ngài  bèn  nói  những  lời  như  dưới  đây,  thỉnh 

Phật khai thị về hành trạng của đức Quán Âm Bồ Tát. 

Những câu trên đây thật ra biểu thị các hoạt động thân, ngữ, ý.  “Từ chỗ 

 ngồi đứng dậy”  là thân nghiệp;  “bèn nói như sau” là khẩu nghiệp;  “chắp tay 

 hướng Phật”  là ý nghiệp. Trong lúc ấy, chuyên tâm nhất ý, bề ngoài tưởng 

chừng là thân nghiệp, nhưng thật ra thuộc về ý nghiệp. Mỗi cá nhân đều có 

hoạt  động  nơi ba  nghiệp,  vấn đề  là  hướng theo  phương  diện  hoạt động  nào 

thì  mới  là  hoạt  động  hợp  lý  chánh  đáng.  Về  đại  thể,  ba  nghiệp  của  chúng 

sanh là hướng theo phương diện hoạt động ác, dẫu có lúc hướng thiện cũng 

vẫn thuộc hữu lậu. Ba nghiệp hoạt động của ngài Vô Tận Ý, bất luận là đến 

mười phương thế giới gặp Phật nghe pháp, bất luận là vì tùy từng loài chúng 

sanh hóa hiện thuyết pháp, đều là thanh tịnh vô nhiễm, thuần thiện vô lậu. 

 “Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát dĩ hà nhân duyên danh Quán Thế Âm?”  

(Bạch  Thế  Tôn!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  do  nhân  duyên  gì  tên  là  Quán  Thế 

Âm?):  Vô  Tận  Ý  chánh  thức  nêu  vấn  đề.  Vấn  đề  này  ngay  cả  người  bình 

thường mới học Phật cũng có thể hỏi được. Chẳng hạn như những kẻ mới tin 

Phật, khuyên  họ phát tâm  niệm  nhiều thánh  hiệu Quán  Âm,  họ thường  hay 

hỏi: “Bảo  tôi  niệm  nhiều  thánh  hiệu  đương  nhiên  là  rất  hay,  nhưng  sao  lại 

kêu tôi niệm Quán Thế Âm Bồ Tát?” Vô Tận Ý là bậc Bổ Xứ Đại Sĩ, chẳng 

lâu sau sẽ thành Phật, lẽ đâu chẳng hiểu thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát? Sở dĩ 

Ngài nêu lên câu hỏi này là thay mặt những người chưa hiểu rõ công đức của 


Quán  Âm  Bồ  Tát,  đặc  biệt  là  hỏi  thay  cho  chúng  sanh  trong  thời  đại  Mạt 

Pháp.  Như  chúng  ta  hiện  tại  hiểu  rõ  sự  vĩ  đại  và  bi  nguyện  sâu  rộng  của 

Quán Âm Bồ Tát là do Vô Tận Ý ngay khi đó đã thỉnh vấn. 

 “Thế Tôn”   là  một  trong  các  đức  hiệu  của  Phật  Đà,  có  nghĩa  là  đức  đại 

thánh Phật Đà được thế gian lẫn xuất thế gian cùng tôn trọng, bởi thế gọi là 

Thế Tôn. Vì thỉnh đại pháp, trước hết xưng một tiếng  “Thế Tôn”.  Đại danh 

Quán  Âm  Bồ  Tát chúng con thường  nghe  qua,  nhưng  vị Quán Thế  Âm  Bồ 

Tát rốt ráo là do nhân duyên gì mà gọi là Quán Thế Âm Bồ Tát? Hiện tại đại 

chúng trong pháp hội đối với điều này vẫn còn chưa biết, kính thỉnh Phật Đà 

vì đại chúng khai thị sơ lược! 



---o0o--- 

 

1.1.2. Như Lai bị thị cảm ứng 

(Như Lai chỉ dạy đầy đủ về sự cảm ứng) 

1.1.2.1. Chánh đáp đắc danh sở dĩ 

(Giải đáp nguyên do được danh hiệu ấy) 

1.1.2.1.1. Tổng tiêu tầm thanh cứu khổ  

(nói tổng quát về công hạnh tầm thanh cứu khổ) 

Chánh kinh:  

 Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát:  

 - Thiện nam tử! Nhược hữu vô lượng bách thiên vạn ức chúng sanh, 

 thọ  chư  khổ  não,  văn  thị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  nhất  tâm  xưng  danh, 

 Quán Thế Âm Bồ Tát tức thời quán kỳ âm thanh, giai đắc giải thoát. 

佛告無盡意菩薩。善男子。若有無量百千萬億眾生。受諸苦惱聞是

觀世音菩薩。一心稱名。觀世音菩薩。即時觀其音聲, 皆得解脫。 

 (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  

 - Này  thiện  nam  tử!  Nếu  có  vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  sanh  bị 

 các  khổ  não,  nghe  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này,  một   lòng  xưng  danh  thì 

 ngay khi đó, Bồ Tát Quán Thế Âm bèn xem xét âm thanh ấy, [khiến cho họ] 

 đều được giải thoát)  



Phần trước là Vô Tận Ý thỉnh vấn, phần này là Phật Thích Ca giải đáp. 

Lời  đáp  tổng  quát  trong  phần  này  chính  là  phần  trọng  yếu  nhất  trong  toàn 

phẩm, có thể nói là cương yếu của toàn phẩm, hoặc có thể nói là trung tâm 

của toàn phẩm; bởi  lẽ  nó  liên quan đến  hoằng  nguyện từ bi sâu  xa của đức 

Quán Âm, hoàn toàn phô bày hoằng nguyện ấy trong đoạn kinh văn này. 

Quán Âm Bồ Tát sở dĩ có tên là Quán Âm Bồ Tát, nguyên do của danh 

hiệu  ấy  cũng  đã  được  biểu  lộ  trong  đoạn  kinh  văn  này.  Phương  pháp  xưng 

niệm danh hiệu và những lợi ích đạt được cũng đều nhờ mấy câu này mà tỏ 

rõ.  Bởi  thế  đây  chính  là  cương  yếu  hoặc  trung  tâm  của  toàn  phẩm.  Trong 

đoạn  này  lại  có  ba  câu  tối  trọng  yếu,  là:   “nghe  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

 này”, “nhất tâm xưng danh” và “đều được giải thoát”,  có thể nói là cương 

yếu của toàn bộ đoạn kinh này. 

 “Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát” (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát):  “Thiện nam 

 tử!”  Đây là cách xưng hô của Phật đối với Vô Tận Ý. Nam tử là đối ứng với 

nữ nhân mà nói, có đủ nam tánh thì gọi là nam tử; có đủ nữ tánh thì gọi là nữ 

tử.  “Thiện  nam  tử”   ở  đây  chẳng  phải  là  nam  tử  hiểu  theo  nghĩa  thông 

thường,  mà  là  kẻ  có  thiện  căn  sâu  dày.  Kẻ  nam  tử  có  đủ  thiện  căn  sâu  dày 

mới gọi là  “thiện nam tử”.  Nữ nhân có đủ thiện căn sâu dày gọi là “thiện nữ 

 nhân”. Thiện căn do  vun bồi  mà có, nào phải do trời sanh. Như nghe kinh, 

nghe  pháp,  bố  thí,  trì  giới  đều  là  những  phương  tiện  lớn  nhất  để  vun  bồi 

thiện căn. Có thể học Phật là đã có thiện căn, nhưng càng phải vun bồi hơn 

nữa. 

 “Nhược hữu vô lượng bách thiên vạn ức chúng sanh, thọ chư khổ não” 

(Nếu có vô lượng trăm ngàn vạn ức chúng sanh bị các khổ não): Đây là đối 

tượng cần được Quán Âm cứu giúp. Câu  “vô lượng trăm ngàn vạn ức chúng 

 sanh”  hình dung chúng sanh rất nhiều. Chúng sanh nhiều như thế sống trong 

thế  giới  này, trọn chẳng phải  là  hưởng thọ khoái  lạc  mà  luôn phải chịu các 

nỗi  khổ  não  bức  bách,  như  các  chúng  sanh  trong  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc 

sanh, không loài nào chẳng có các thứ khổ não. Những nỗi khổ não đó nếu 

nói  chi  tiết  chẳng  thể  kể  hết  nổi.  Nói  riêng  nhân  loại  không  thôi  đã  có  đủ 

loại, đủ dạng khổ não; như thông thường nói là tám khổ, nghĩa là những thứ 

nhân loại không sao tránh khỏi. 

Tám khổ có thể chia thành ba loại, như sanh, lão, bệnh, tử là thống khổ 

thuộc  về phương  diện thân tâm; còn ái biệt ly  khổ (yêu  thương  xa  lìa), oán 

tắng hội khổ (oán ghét phải gặp gỡ) là thống khổ về mặt xã hội; cầu bất đắc 

khổ (cầu chẳng được) là thống khổ thuộc về mặt [hoàn cảnh] tự nhiên. Nếu 

xét từ căn bản để luận, thì đức Thích Tôn tổng kết bảy nỗi khổ bằng cách nói 

đại lược là “nỗi khổ vì năm ấm lừng lẫy” (ngũ ấm xí thịnh khổ). Có nghĩa là: 

Có các nỗi khổ phát sanh nơi hữu tình do chính bản thân hữu tình (Ngũ Uẩn 

là  các  nguyên  tố  cấu  tạo  nên  hữu  tình).  Có  năm  Uẩn  đó  nhưng  năm  Uẩn 

hừng hực như lửa cháy, bởi thế biển khổ vô biên. Thống khổ công kích, thân 

tâm phiền não, ai chẳng mong được giải trừ ngay lập tức? Bất luận là ai, khi 

bị thống khổ  miệng  phải  kêu  rên không  ngừng thì trong tâm  mới cảm  thấy 

đỡ khổ đôi chút. 

Giờ đây, đức Phật bảo chúng ta: Lúc chúng sanh bị thống khổ bức bách, 

chớ có kêu rên  vô  ích, tốt nhất  là chuyên tâm  nhất  ý  xưng  niệm thánh  hiệu 

Quán Âm Bồ Tát. Vì thế, Ngài mới nói:  “Văn thị Quán Thế Âm Bồ Tát, nhất 

 tâm  xưng  danh,  Quán  Thế  Âm  Bồ Tát  tức  thời  quán  kỳ  âm  thanh,  giai đắc 

 giải  thoát”   (Nghe  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này,  một  lòng  xưng  danh  thì 

ngay khi đó, Bồ Tát Quán Thế Âm bèn xem xét âm thanh ấy, [khiến cho họ] 

đều được giải thoát) :  Câu này chỉ rõ lý do Quán Âm có được danh hiệu ấy. 

Quán Thế Âm sở dĩ có hiệu là Quán Thế Âm do Ngài nghe âm thanh xưng 

danh  của  chúng  sanh  bèn  tầm  thanh  cứu  khổ.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát đại  từ 

đại  bi  cứu  khổ  cứu  nạn,  đúng  là   “không  khổ  nào  chẳng  cứu,  không  chúng 

 sanh  nào  chẳng  độ” .  Là  vì  chúng  sanh  khi  thọ  khổ,  nghe  đến  thánh  hiệu 

Quán Thế Âm, nếu có thể chuyên tâm nhất ý xưng danh Ngài thì Quán Thế 

Âm Bồ Tát xem xét âm thanh xưng danh của chúng sanh ấy, tức thời giải trừ 

nỗi  đau  khổ  cho  người  đó,  khiến  cho  người  đó  giải  thoát  chẳng  còn  bị  đau 

khổ buộc ràng! 

Ở  đây,  chữ   “Văn”   (nghe)  rất  trọng  yếu.  Bởi  lẽ,  chúng  sanh  nghe  âm 

thanh thánh hiệu Quán Âm; Quán Âm cũng nghe âm thanh của chúng sanh 

mà  tầm  thanh  cứu  khổ.  Nghe  lẫn  nhau  như  thế  thì  mới  có  thể  tương  ứng, 

tương cảm; tức là chúng sanh nghe thánh hiệu bèn xưng dương, Bồ Tát nghe 

tiếng  xưng danh bèn cứu tế. Đấy  gọi  là  “chúng sanh nghe Quán Âm, Quán 

 Âm nghe  chúng  sanh” .  Chúng  sanh  nghe  Quán  Âm  là  “hữu  sở  cầu”,  Quán 

Âm  nghe  chúng  sanh  là  “hữu  sở  ứng”.  Cảm  ứng  đạo  giao  như  thế  chúng 

sanh liền được giải thoát. Vì Quán Âm là tận hư không khắp pháp giới, bất 

luận thời gian nào, bất luận địa phương nào, chỉ cần nghe thấy âm thanh cầu 

được  thoát  khổ  của  chúng  sanh,  Bồ  Tát  lập  tức  đại  từ đại  bi  thị  hiện  trước 

mặt người đó, giải cứu nỗi thống khổ, khiến cho người đó đắc đại giải thoát. 

Bởi thế, chữ Văn ở đây có tánh chất đặc biệt trọng yếu. 

Chúng sanh nghe Quán Âm, Quán Âm nghe chúng sanh, đều là dùng tai 

nghe, vì sao chẳng đặt tên là Văn Thế Âm mà lại là Quán Thế Âm? Chúng 

sanh chẳng thể dùng lẫn lộn sáu căn, nên chỉ có thể dùng mắt thấy, tai nghe, 

Bồ Tát có thể dùng lẫn lộn sáu căn nên mắt chẳng những có thể thấy mà còn 

có  thể  nghe  nữa,  tai  chẳng  những  có  thể  nghe  mà  cũng  có  thể  thấy.  Sở  dĩ 

Quán Âm được gọi là Quán Thế Âm là vì Ngài có thể quán sát âm thanh để 

tầm thanh cứu khổ. Hoặc có thể hiểu là: Chữ Quán ở trên là trí huệ quán sát, 

chữ Thế Âm ở dưới là cảnh giới được đức Quán Âm quan sát. Bồ Tát dùng 

trí  huệ  năng  quán  để  quán  sát  hết  thảy  âm  thanh  khổ  não  cầu  cứu  của  hữu 

tình  trong  thế  gian,  rồi  sau  đó  lập  tức  dùng  bi  nguyện  hoằng  thệ  giải  trừ 

thống khổ, ban sự an  vui cho quý  vị; tiêu  trừ, cứu thoát tai  nạn cho quý  vị, 

ban  cho  quý  vị  sự  tốt  lành,  không  nỗi  khổ  nào  chẳng  dẹp,  không  nạn  nào 

chẳng cứu; bởi thế xưng là Quán Thế Âm. Chẳng phải chỉ có thế, ngay trong 

lúc dùng trí năng quán để quán cảnh là những âm thanh cầu cứu giải trừ khổ 

nạn  của  chúng  sanh  trong  thế  giới,  thì  cảnh  và  trí  đều  chỉ  là  nhất  tâm,  bởi 

vậy gọi là Quán Thế Âm. 

Nếu  dựa  theo  lời  kinh  Bi  Hoa  giới  thiệu  về  nhân  địa  của  Quán  Âm  thì 

quá trình phát tâm của Ngài như sau: Trong vô lượng kiếp trước, Bồ Tát là 

phàm phu, từng làm thái tử thứ nhất của Chuyển Luân Thánh Vương. Đương 

thời, có Bảo Tạng Phật xuất hiện trong đời, đệ nhất thái tử vô cùng tin kính 

Tam  Bảo,  đặc  biệt  phát  tâm  cúng  dường  Phật,  Tăng  ba  tháng;  lại  còn  đối 

trước  Phật  Bảo  Tạng  phát  Đại  Bồ  Đề  tâm,  lập  đại  thệ  nguyện:   “Giả  sử  có 

 chúng sanh khổ não trong thế giới, vì cầu giải cứu nỗi thống khổ bèn xưng 

 niệm  danh  hiệu  con,  con  dùng  thiên  nhãn  thấy  được,  thiên  nhĩ  nghe  được, 

 nếu  con  chẳng  thể  cứu  thoát  nỗi  khổ  ấy,  con  thề  quyết  định  chẳng  thành 

 Phật” .  Bảo  Tạng  Phật  thấy  Ngài  phát  đại  nguyện  như  thế,  biết  là  thật  khó 

có, bởi thế, đối với hoằng nguyện dẹp khổ ban vui ấy, bèn hết sức tán thán, 

lại còn đặt hiệu là Quán Thế Âm. Từ lời giới thiệu của kinh Bi Hoa, ta biết 

Quán Thế Âm Bồ Tát được danh hiệu ấy là do sự phát tâm khi còn tu nhân, 

danh hiệu ấy là do Bảo Tạng Phật đặt. 

Kinh này giải thích danh hiệu Quán Thế Âm ước theo mặt lợi tha. Kinh 

Lăng Nghiêm giải thích danh hiệu Quán Thế Âm ước trên mặt tự lợi. Tự lợi 

là Trí, lợi tha là Bi. Bởi vậy danh hiệu Quán Thế Âm thật sự bao gồm những 

ý  nghĩa  tự  lợi,  lợi  tha,  Bi  Trí  song  vận  (vận  dụng  cả  Bi  lẫn  Trí).  Còn  như 

kinh Lăng Nghiêm giải thích danh hiệu Quán Âm như thế nào, xin đọc kinh 

Lăng Nghiêm sẽ biết. 

Nghe  danh,  xưng  niệm,  được  giải  thoát,  nay  xin  nêu  một  câu  chuyện 

cảm ứng để chứng minh:  

Trong quá khứ, tại đất Thượng Ngu thuộc tỉnh Triết Giang, Trung Quốc, 

có một người buôn gạo chân thành phụng trì thánh hiệu Quán Âm, trong nhà 

chỉ  có  hai  vợ  chồng.  Chàng  buôn  gạo  là  người  lương  thiện,  không  việc  gì 

cũng thường niệm thánh hiệu Quán Âm, thậm chí trong mộng cũng còn nhớ 

niệm Quán Âm Bồ Tát. Có bữa tối kia, vừa mới đi ngủ, Bồ Tát đặc biệt báo 

mộng, bảo anh ta sắp gặp đại nạn:  

- Để giải cứu đại nạn, ta có bốn câu dành cho anh, anh phải nhớ kỹ nhé! 

 Gặp cầu đừng dừng thuyền,  

 Gặp dầu liền bôi đầu,  

 Đấu thóc ba thưng gạo,  

 Nhặng xanh nâng đầu bút.  

Bốn  câu  nghe  trong  mộng  ấy,  đến  hôm  sau  anh  ta  nhớ  kỹ  bởi  lẽ  giấc 

mộng ấy khác với những giấc mộng bình thường. Chàng buôn gạo cảm thấy 

rất  kỳ  quái,  chẳng  biết  là  điềm  báo  gì,  nhưng  bởi  tin  tưởng  đức  Quán  Thế 

Âm nên chân thành ghi nhớ kỹ càng. 

Đến một ngày nọ, chèo thuyền qua xứ khác mua gạo kiếm lời, thuyền đi 

chưa  mấy chốc, chợt cuồng phong,  mưa dữ nổi  lên. Thuyền phu  trông thấy 

đằng  xa  có  một  cây  cầu  lớn  liền  muốn  neo  thuyền  dưới  chân  cầu  để  tạm 

tránh mưa gió. Lúc thuyền đến gần dưới cầu, chàng buôn gạo chợt nhớ đến 

câu  “gặp cầu đừng dừng thuyền” , lập tức bắt thuyền phu bơi thuyền tách ra. 

Khéo  sao,  thuyền  vừa  tách  khỏi  cầu,  cầu  liền  gẫy  sụp  xuống.  Nếu  thuyền 

chẳng tách khỏi cầu, ai nấy quyết định phải chết. Chàng buôn gạo thấy tình 

hình đó, biết  là  Bồ  Tát cứu độ, bởi thế  ý  niệm  xưng  niệm thánh  hiệu Quán 

Âm càng thêm kiền thành, tinh tấn. 

Về sau, có một chiều nọ, chàng lễ bái Quán Âm ở nhà, trong lúc vừa lễ 

xuống, chưa kịp đứng lên, đột nhiên chiếc đèn lưu ly treo trong Phật đường 

rớt xuống, cả mặt đất ngập ngụa dầu. Chàng buôn gạo nghĩ câu thứ nhất đã 

linh nghiệm, chắc chắn câu thứ hai cũng phải có lý do; vì vậy, thấy dầu đầy 

đất bèn cứ chất phác bôi dầu lên đầu mình. Một lúc sau đi ngủ, vô tình nửa 

đêm thức dậy,  nghe thấy trong phòng có  mùi máu tanh tưởi, bèn đứng dậy 

thắp  đèn  tìm  xem,  thấy  vợ  mình  đã  bị  kẻ  khác  giết.  Tuy  cảm  thấy  lạ  lùng 

quá,  nhưng  không biết  làm sao, chỉ còn cách báo tin cho bố  vợ biết. Bố  vợ 

hỏi đến nguyên nhân, chàng nói không được một câu nào, bèn tra vặn người 

trong nhà, phát hiện chàng rể tin Phật, con gái mình không tin Phật. Do đó, 

ông bố hoài nghi tình cảm vợ chồng không tốt, quyết đoán con gái  mình bị 

chàng rể giết chết, bèn đi báo quan. 

Viên  quan  nhận  thấy  sanh  mạng  rất  quan  trọng,  bèn  truyền  gọi  chàng 

buôn  gạo  đến  thẩm  vấn,  chỉ  thấy  chàng  rất  thành  thực,  chẳng  giống  phạm 

nhân  giết người,  liền  hỏi: “Trong buổi tối  vợ  ngươi bị  giết đó, tài  vật trong 

nhà có mất mát gì không?” Chàng buôn gạo thưa không, chứng minh chẳng 

phải là bị giặc cướp giết. Lại hỏi xóm giềng có ai thù hằn không? Chàng lái 

buôn cũng đáp là không. Nhân viên thẩm án hỏi đến đây thấy vụ án sát nhân 

này  rất  kỳ  quái,  đã  chẳng  phải  bị  kẻ  thù  giết,  lại  cũng  chẳng  phải  do  trộm 

giết,  việc  lại  xảy  vào  lúc  đêm  khuya,  chẳng  phải  chính  chàng  lái  buôn  giết 

vợ còn ai vào đây nữa? Bởi thế, phán quan (nhân viên phán án) muốn cất bút 

ghép anh chàng buôn gạo vào tội tử hình! 

Chính trong lúc khẩn yếu đó, chợt có một đoàn nhặng xanh lớn bay đến 

bám  đầy  ngọn  bút.  Trong  lúc  viên  phán  quan  cảm  thấy  rất  kỳ  quái,  chàng 

buôn gạo đột nhiên vui sướng như phát cuồng, hét ầm lên: “Hay quá xá! Hay 

quá  xá!  Nhặng  xanh  nâng  đầu  bút  lại  thật  sự  ứng  nghiệm  rồi!”  Viên  phán 

quan nghe kêu như thế, biết bên trong ắt có sự tình, bèn hỏi chàng buôn gạo 

vì sao vui sướng quá vậy? Chàng buôn gạo nghĩ trong bốn câu đã có ba câu 

ứng nghiệm, Bồ Tát nhất định gia bị mình; nhân đó, đem hết những sự tình 

đã thấy trong mộng kể cho viên phán quan nghe. Viên phán quan là người có 

học  vấn,  suy  nghĩ  trong  bốn  câu  này,  mấu  chốt  nằm  trong  câu  thứ ba,  bèn 

cùng mọi người nghiên cứu, hiểu ra câu  “đấu cốc, tam thăng mễ” (đấu thóc, 

 ba thưng gạo) có  nghĩa  như thế  này: Một  đấu  thóc chỉ có ba thưng  gạo, tự 

nhiên những thưng kia phải là cám (khang), như vậy hung phạm nếu chẳng 

phải  là  Khang  Thất  thì  phải  là  Thất  Khang7.  Ngầm  đi  điều  tra,  quả  nhiên 

trong  địa  phương  có  người  tên  là  Khang  Thất,  bắt  về  hỏi  mấy  câu,  Khang 

Thất chẳng thể không thừa nhận mình là phạm nhân giết người. 

Vì  sao  Khang  Thất  phải  giết  người?  Khang  Thất  vốn  gian  díu  với  vợ 

chàng  buôn  gạo,  toan  giết  chàng  buôn  gạo,  do  trong  bóng  tối  mò  phải  cái 

đầu  dính  dầu  của  chàng,  tưởng  là  người  vợ,  nên  bèn  giết  kẻ  đầu  không  có 

dầu, nào hay khéo thay đã giết lầm người! Chân tướng của hung án tự nhiên 

sáng tỏ. Phán quan liền phán Khang Thất tội tử hình, chàng buôn gạo vô tội 

được thả về nhà. Chàng buôn gạo trải qua biến cố này, nhận biết Bồ Tát từ bi 

quảng đại, lại thấy nhân sanh hư huyễn chẳng thật, bèn phát tâm xuất gia cầu 

đắc đạo quả! Phán quan cũng nhận thấy Bồ Tát linh cảm rộng lớn, từ đấy tin 

sâu Phật pháp.  Bởi  vậy,  xưng  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát có thể được  giải 

thoát và cứu tế! 

Ở đây, có lẽ có người hỏi: “Quán Âm là đại từ đại bi, người niệm Quán 

Âm  cũng  rất  nhiều,  cớ  sao  được  giải  thoát  rất  ít?”  Mấu  chốt  là  cách  niệm 

như thế nào! Kinh văn dạy  “nhất tâm xưng niệm”  là một điều tối trọng yếu! 

Nếu chẳng thể nhất tâm nhất ý xưng niệm, chẳng cần biết là niệm nhiều hay 

ít, hiệu quả đều rất nhỏ. Cổ đức nói:  

 Khẩu niệm Di Đà tâm tán loạn,  

       Hãm phá hầu lung dã đồ nhiên!  

(Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, 

Toạc hầu rách họng uổng công thôi!)  

Niệm  Di Đà  như thế thì  niệm Quán  Âm cũng  giống  như vậy. Chúng ta 

chẳng cần phải từ sáng đến tối niệm Quán Âm, cũng chẳng cần phải cùng rất 

nhiều  người  niệm  Quán  Âm;  nếu  như  miệng  niệm  mà  tâm  tán  loạn,  tâm 

miệng  chẳng  ứng  với  nhau,  dù  niệm  cũng  khó  được  giải  thoát!  Nói   “nhất 

 tâm  xưng  danh”   nghĩa  là  chuyên  nhất  ý  niệm,  tập  trung  toàn  bộ  tinh  thần 

vào  thánh  hiệu  Quán  Âm,  chẳng  để  cho  ý  niệm  nào  khác  xen  tạp  vào,  câu 

này  gối  lên  câu  kia,  tiếp  nối  nhau,  quên  sạch  hết  thảy  những  gì  bên  ngoài, 

khiến cho ta là người niệm cùng đức Quán Âm được ta niệm hợp thành một 

thì mới có thể nói là  “nhất tâm xưng danh”.  Nhất tâm xưng danh như vậy, 

niệm  một  thời  gian  lâu  sau  sẽ  tự  nhiên  đạt  được  lợi  ích,  tự  nhiên  đạt  được 

giải thoát! 

Chúng sanh trầm luân trong sanh tử, bị các sự khổ bức bách, nói chung 

là chẳng được tự do, tự tại. Nếu  muốn  thoát luân  hồi, chẳng bị các nỗi khổ 

bức  bách,  thân  tâm  mình  được  tự  do,  thì  trong  thời  đại  Mạt  Pháp  này, 

phương tiện  tối thù thắng  nhất không chi  hơn  là  nhất tâm  xưng  niệm thánh 

hiệu Quán Âm, tin tưởng Bồ Tát đại từ đại bi, sẽ tầm thanh cứu khổ khiến ta 

được giải thoát! 



---o0o--- 

 

1.1.2.1.2. Biệt thị trì danh cảm ứng 

(Dạy riêng từng điều về sự cảm ứng của việc trì danh) 

1.1.2.1.2.1. Cứu hỏa nạn 

(cứu nạn lửa) 



Chánh kinh:  

 Nhược hữu trì thị Quán Thế Âm Bồ Tát danh giả, thiết nhập đại hỏa, 

 hỏa bất năng thiêu, do thị Bồ Tát oai thần lực cố. 

若有持是觀世音菩薩名者。設入大火。火不能燒。由是菩薩威神力

故。   

 (Nếu  có  kẻ  trì  danh  vị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát này,  giả  sử  vào  trong  lửa 

 lớn, lửa chẳng thể đốt cháy được, là do sức oai thần của vị Bồ Tát này vậy). 



Phần  kinh  văn  trước  là  đức  Thế  Tôn  vì  Vô  Tận  Ý  đáp  tổng  quát,  tiếp 

theo đây, Phật nói đến các thứ lợi ích. Như phẩm kinh này nói, Quán Âm lợi 

ích chúng sanh, về đại thể có hai phương diện:  

- Một là  “minh ích”  (ích lợi ngầm), tức là âm thầm ban cho chúng sanh 

lợi ích. 

- Hai là  “hiển ích”  tức là ban lợi ích cho chúng sanh một cách rõ rệt. 

Trong hai thứ lợi ích này, bây giờ trước hết nói về  minh ích. Trong đây 

lại chia thành ba đoạn:  

1) Cứu bảy nạn. 

2) Giải tam độc. 

3) Đáp ứng hai thứ cầu mong. 

Bảy  nạn  là  nạn  lửa,  nạn  nước,  nạn  hắc phong,  nạn đao  trượng,  nạn  La-

sát,  nạn  gông  cùm,  nạn  oán  tặc.  Thế  gian  vốn  rất  nhiều  tai  nạn,  nhưng  tối 

trọng yếu là bảy nạn vừa nêu trên. Nạn thứ nhất trong bảy nạn là nạn lửa, tức 

là  những  tai  nạn  do  lửa  lớn  gây  ra.  Gặp  phải  tai  nạn  này,  nếu  niệm  thánh 

hiệu Quán Âm sẽ được giải thoát. 

Trong thế  gian  này, bất luận đi đến địa phương nào, bất  luận trong thời 

điểm  nào, chúng ta đều có thể gặp phải  một trận hỏa tai  lớn. Nhỏ thì khiến 

chúng ta khuynh gia bại sản, lớn thì khiến chúng ta táng thân mất mạng. Bởi 

thế,  bất  cứ  ai  cũng  đều  sợ  hỏa  tai.  Sợ  lửa  là  một  chuyện,  lửa  bốc  lên  lại  là 

chuyện  khác;  nhưng  lửa  đâu  có  muốn  thế,  thường  là  do  sơ  ý,  một  đốm  lửa 

nhỏ nhoi có thể là nguồn tai họa. Nếu gặp lúc đại hỏa tai, nên làm cách nào? 

Nói theo thế tục là phải dốc tận sức người tìm cách dập tắt. Ngoài ra nên trấn 

tĩnh  cái  tâm  mình,  đừng  sợ  hãi  quá  mức;  bởi  lẽ  chỉ  có  tâm  trấn  tĩnh  mới 

chẳng đến nỗi bị tổn thất lớn lao! Nếu tâm chẳng thể trấn tĩnh, kinh hoảng, 

thất thố, thì càng phải chịu tổn thất nặng nề hơn. Bởi vậy, lúc gặp đại hỏa tai, 

cần  nhất  là  phải  trấn  tĩnh,  đừng  kinh  hoảng.  Nếu  tâm  hoảng  ý  loạn,  chẳng 

những không cứu vãn được tình thế, trái lại còn bị hại, phải nhớ kỹ để tránh 

khỏi! 

Nói  theo  Phật  giáo,  lại  còn  có  một  biện  pháp  tối  hảo,  tức  là  nhất  tâm 

xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, bởi vậy mới nói:  “Nhược hữu trì thị Quán 

 Thế Âm Bồ Tát danh giả, thiết nhập đại hỏa, hỏa bất năng thiêu” (Nếu có kẻ 

trì danh ngài Quán Thế Âm Bồ Tát này, giả sử vào trong lửa lớn, lửa chẳng 

thể đốt cháy được). Chữ  “trì”  ở đây thật là trọng yếu, giống như chữ  “nhất 

 tâm”  trong đoạn văn ở phần trên vậy. Thông thường, ta hiểu Trì là nắm vật 

gì trong tay, nắm chắc chẳng buông thì gọi là  “chấp trì”.  Bây giờ vận dụng 

ý tưởng ấy vào việc niệm tụng danh hiệu Quán Âm, thì gọi là  “chấp trì danh 

 hiệu”.   

Những  gì  mình  chấp  trì  chẳng  buông  đa  số  đều  là  những  thứ  quý  báu, 

nhưng  thứ quý  báu  nhất  trong thế  gian không  gì  hơn  nổi  Phật,  Bồ  Tát.  Bởi 

thế, xưng niệm danh hiệu Phật, Bồ Tát cần phải chấp trì cho thật chắc. Thế 

nào mới là chấp trì? Tức là niệm trước, niệm sau nối tiếp nhau chẳng đoạn, 

thẳng  thừng  mà  niệm  thì  gọi  là   “chấp  trì”.   Chấp  trì  như  thế  nội  tâm  nhất 

định rất kiền thành. Nội tâm kiền thành bèn được Bồ Tát cảm ứng, dẫu vô ý 

lọt  vào  đại  hỏa,  đại  hỏa  cũng  chẳng  thể  đốt  được  quý  vị.  Vì  sao  lửa  chẳng 

đốt được?  Là  do sức thần  thông oai  đức của Quán  Âm  Bồ  Tát ngầm  gia  bị 

cho  quý  vị  đấy.  Bởi  thế  nói:   “Do  thị  Bồ  Tát oai  thần  lực  cố” (Do  sức  oai 

thần của vị Bồ Tát này vậy). 

Điều này có thể luận trên hai phương diện sự thực và đạo lý. Luận trên 

phương diện sự thực, nếu là Phật giáo đồ đương nhiên là tin, nếu chẳng phải 

Phật giáo đồ sẽ chẳng thể tin nổi. Chẳng cần biết là tin hay không tin, sự linh 

cảm của Quán Âm Bồ Tát đích xác là có. 

Dưới thời Mãn Thanh ở Trung Quốc, có một  người  giữ chức quan Vận 

Lương, tên  là  Thái  Ân Tương. Chỗ ông  ta ở tiếp  giáp  nhà dân, bốn  bề khít 

khao  chẳng  hở  chút  nào.  Một  lần,  nhà  hàng  xóm  đột  nhiên  bốc  cháy,  mọi 

người  lo  chạy  cứu  đồ  đạc  này  nọ,  riêng  mình  quan  Vận  Lương  ngồi  yên 

trong  nhà,  có  người  khuyên  ông  ta  cũng  không  ra,  tựa  hồ  muốn  cùng  chết 

với căn nhà. Kể ra cũng lạ, lửa từ nhà này bén sang nhà kia, nhà hàng xóm 

bốn  bề  đều  bị  cháy  rụi,  riêng  mình  nhà  ông  ta  chẳng  bị  cháy!  Sau  này  có 

người hỏi ông ta vì sao lại như thế? Ông bèn đáp:  

- Trong lúc lửa đang mấy cháy đùng đùng, tôi nhất tâm nhất ý niệm chú 

Đại  Bi,  không  còn  có  ý  tưởng  nào  khác.  Trong  nhà  tôi,  không  riêng  gì  tôi 

niệm chú Đại Bi, mấy đời đều niệm chú Đại Bi, mỗi đời đều có linh nghiệm 

chẳng thể nghĩ bàn, thoát được các thứ tai nạn khác nhau! Riêng bản thân tôi 

niệm chú Đại Bi đã mười mấy, hai mươi năm, mỗi lần gặp nạn gấp nào đều 

thấy  hóa  hiểm  thành  an!  Tình  hình  bữa  nay  trong  quá  khứ  tôi  đã  từng  trải 

qua, cũng do niệm chú Đại Bi mà thoát hỏa tai. Do tôi có tín niệm như vậy, 

tin  tưởng  Bồ  Tát  nhất  định  thầm  gia  bị  cho;  bởi  thế,  mọi  người  phải  tin 

tưởng Bồ Tát, niệm thánh hiệu Quán Âm nhiều hơn! 

Lại nữa, vào thời Diêu Tần ở Trung Quốc, có vị pháp sư Pháp Trí một dạ 

chuyên xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Có một lần, có việc phải đi qua nơi 

khác, con đường Sư đi cắt ngang đồng cỏ lau; ngay lúc đó, có người đến đốt 

cỏ dại, lửa từ bốn mặt cháy tới, vây kín pháp sư Pháp Trí vào giữa, chẳng có 

cách  nào  thoát  khỏi  biển  lửa.  Ngay  khi  đó,  pháp  sư  lắng  tâm  suy  nghĩ: 

“Mình  là  người  tín phụng Quán  Âm,  giờ  đây đem sanh  mạng  này  giao cho 

Quán  Âm”. Sư bèn  ngồi  ngay  ngắn  giữa đám cỏ  lau,  nhất  tâm  nhất  ý  niệm 

thánh hiệu Quán Âm, niệm một lúc lâu sau, lửa to dần dần cháy lan gần đến 

thân,  Sư  bị khói  ngộp  mê đi, cho rằng sanh  mạng đến đây  là kết thúc! Thế 

nhưng lúc lửa to tắt rồi,  một trận gió  mát thổi tới, Sư dần dần tỉnh lại, nhìn 

chung quanh, tất cả cỏ hoang đều bị cháy sạch, chỉ có những nhánh cỏ mọc 

quanh  mình  trong  vòng  một  thước  là  chẳng  bị  lửa  bén  đến,  do  đó  chưa  bị 

thiêu chết! 

Căn  cứ  vào  những  sự  thực  này,  chứng  tỏ  thánh  hiệu  Quán  Âm  có  thể 

miễn trừ tai nạn. Quý vị đừng vội kêu mình niệm chẳng có linh nghiệm, vấn 

đề là có nhất tâm xưng danh hay không? 

Lại  luận  trên  phương  diện  đạo  lý:  Đối  với  câu   “giả  sử  vào  trong  lửa 

 lớn”,   chớ  nghĩ  lửa  ở  đây  nhất  định  phải  là  lửa  có  hình,  có  tướng,  mà  phải 

nghĩ  tới  loại  lửa  vô  hình  vô  tướng,  hoặc  nói  theo  cách  thông  thường  là  lửa 

nóng  giận, chẳng  phải  là  lửa bên  ngoài  mà là  lửa trong  tâm.  Lửa  Sân trong 

tâm  cũng  có  tác  dụng  thiêu  đốt,  như  nói:   “Lửa  nóng  giận  đốt  cháy  rừng 

 công đức” , điều này đáng sợ nhất! Kinh Diệu Huệ Đồng Nữ nói:  “Sân hoại 

 thiện  căn,  vật  tăng  trưởng!”   (Sân  phá  hoại  thiện  căn,  chẳng  cho  tăng 

trưởng).  Người  bình  thường  chỉ  biết  lửa  dữ  ác  hại  bên  ngoài  đốt  tiêu  nhà 

cửa, rừng cây, chẳng nghĩ lửa Sân trong tâm còn độc dữ hơn lửa bên ngoài. 

Lửa  bên  ngoài  chỉ  có  thể  đốt  tiêu  vật  ngoài  thân,  cùng  lắm  là  đốt  mất  thân 

thể, còn công đức thiện căn đã tu học, tích tập, bất luận cách nào [lửa dữ bên 

ngoài] cũng chẳng thể  thiêu được. Chỉ có  mỗi  lửa  Sân trong  tâm  mình  mới 

có  thể  thiêu  cháy  thiện  căn  công  đức.  Bởi  vậy,  cố  nhiên  là  phải  đề  phòng 

ngoại hỏa, nhưng nội hỏa lại càng phải gia tâm đề phòng. 

Ngăn  ngừa  nội  hỏa  bằng  cách  nào?  Tức  là  ngay  trong  lúc  nội  tâm  nổi 

nóng, chợt nhớ đến Quán Âm đại sĩ, kiền thành niệm thánh hiệu Quán Âm, 

khác nào hắt một chậu nước lạnh thấu tận tâm, dập tắt lửa Sân, tự nhiên rừng 

công đức thiện căn chẳng bị đốt  mất. Nếu  đổi  “thiết nhập đại hỏa, hỏa bất 

 năng thiêu” (giả sử vào trong lửa lớn, lửa chẳng thể thiêu) thành  “giả sử vào 

 trong  lửa  Sân,  lửa  Sân  chẳng  thể  thiêu”  có  phải  là  rất  hợp  đạo  lý  hay 

không? Người không tin Phật pháp há chẳng thể cũng tin tưởng điều này hay 

sao? Bởi thế, Phật pháp là vô cùng hợp tình, hợp lý, chẳng phải là kể chuyện 

cổ tích, nói huênh hoang đâu! 

Lửa Sân có thể đốt cháy hết thảy, nóng giận chẳng ích lợi gì cho người 

khác,  rất  nhiều  kinh  đã  nhắc  đến.  Nay  tôi  dẫn  kinh  Di  Giáo  để  nói:   “Sân 

 khuể  chi  hại,  tắc  phá  chư  thiện  pháp,  hoại  hảo  danh  văn,  kim  thế,  hậu  thế 

 nhân bất hỷ kiến, đương tri sân tâm thậm ư mãnh hỏa, thường đương phòng 

 hộ, vô linh đắc nhập” (Cái hại của nóng giận chính là phá các thiện pháp, hư 

hoại  tiếng  tăm  tốt,  người  đời  này  đời  sau  chẳng  thích  trông  thấy.  Phải  biết 

tâm Sân còn hơn lửa mạnh, thường phải đề phòng, ngăn ngừa chẳng để cho 

nó vào được). Thật đấy! Nếu là người thường nổi nóng, dù các mặt khác rất 

tốt, ai cũng chẳng thích gặp người đó. Như ta thường nghe nói: “Gã đó làm 

việc  rất  giỏi  giang,  cũng  chịu  giúp  đỡ  người  khác,  có  thể  nói  những  lời  tốt 

lành, có thể biên chép được, nhưng tánh nóng quá!” Nếu có ai muốn gặp kẻ 

kia, những người khác đều nói: “Tôi chẳng muốn gặp anh ta, vì tánh anh ta 

nóng  quá!” Bởi thế,  lửa Sân độc hại  nhất!  Thật ra, có những  lúc chẳng  nên 

nổi  nóng, nhưng  do không tự khống chế được  mình, bất  ngờ  nổi  giận đùng 

đùng!  Trong  lúc  đó,  nếu  có  thể  nghĩ  đến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  nóng  giận 

lập tức mất tiêu! 

Trong quá khứ, có kẻ tục nhân hỏi vị pháp sư xuất gia câu này:  

- Pháp sư! Tôi vốn có một bệnh không ai trị lành được, chẳng hay pháp 

sư có trị được bệnh cho tôi hay không? 

Pháp sư hỏi:  

- Ông mắc bệnh gì? 

- Nói thật ra, về mặt thể chất tôi chẳng có bệnh gì, chỉ là thường hay nổi 

nóng. Lúc nổi nóng giống như sấm sét vậy đó, ai thấy cũng sợ, tôi vốn chẳng 

muốn nổi nóng, nhưng lúc gặp chuyện bèn tự nhiên đổ quạu giống như trời 

sanh vậy đó, muốn nóng là nóng, thật không có cách gì! 

Gã tục nhân thưa cùng pháp sư như thế. Pháp sư lại bảo:  

- Quái  lạ!  Rất  nhiều  bệnh  tôi  từng  nghe  qua,  nhưng  chưa  bao  giờ  nghe 

căn bệnh như thế. 

-  Nhà thầy đúng là vô lý quá, nóng giận ai mà chẳng hiểu cơ chứ? 

Pháp sư nói:  

-  Không  phải  là  không  hiểu,  ông  nói  nóng  giận  do  trời  sanh  mà  thành, 

xin ông đem nó ra cho tôi coi, chắc chẳng ngại gì! 

Gã tục nhân  nghe vậy, không khỏi  ngẩn  ngơ, suy  nghĩ: “Đem bệnh cho 

ổng coi, tuy nội tâm có bệnh, nhưng làm sao đem cho ổng coi được?” Suy đi 

nghĩ lại, không cách chi đem ra cho coi được, bởi vậy, gã bảo pháp sư:  

- Thầy muốn tôi đem cái bệnh cho thầy coi, nhưng làm sao đem được? 

Nhân đó, pháp sư nói:  

- Đã không có cách gì đem bệnh cho người khác coi, ông nói là tự nhiên 

trời sanh, sao tự nhiên chẳng còn? 

- Đúng  vậy!  Nếu  là trời sanh  ra, ắt phải đem cho  người khác coi được. 

Vì chẳng phải là trời sanh nên chính mình phải rất chú ý! 

Gã  hiểu  ra:  Không  có  tánh  nóng  nào  do  trời  sanh,  chỉ  có  cách  do  tu 

dưỡng  sẽ  tự  khống  chế  được  tình  cảm  của  mình,  chẳng  để  tánh  nóng  lạm 

phát, sự nóng giận tự nhiên chẳng bốc lên nữa. Do vậy, bệnh nóng tánh của 

gã tục nhân đó không cần uống thuốc mà tự lành. Đúng là làm người trong 

thế  gian  bất  luận  gặp  phải  chuyện  gì,  chỉ  cần  chịu  lùi  một  bước,  suy  nghĩ 

một chút, tánh nóng giàn trời cũng chẳng thể phát tác được. Cội nguồn của 

tánh nóng chẳng phải do nguyên nhân nào khác, đại đa số là do chẳng khống 

chế được tình cảm. Nếu có thể khéo khống chế tình cảm, nhất định sẽ chẳng 

nóng giận bừa bãi! 

Khống chế lửa Sân chẳng để nó thiêu đốt thì niệm thánh hiệu Quán Âm 

là  biện  pháp  tốt  nhất.  Ngoài  ra  còn  có  cách  khống  chế  tánh  nóng  như sau: 

Nóng giận đa phần là do người khác mà phát khởi, nếu có ai chọc giận, phê 

bình,  chê  bai,  bỡn  cợt,  khinh  mạn,  nhục  mạ  v.v…  sẽ  dễ  làm  người  ta  nổi 

nóng nhất. 

Nếu lúc đó, quý vị có thể dùng cách sau đây, ắt tánh nóng chẳng đến nỗi 

phát sanh: Trước hết, xét coi kẻ nói những lời đó là hạng người như thế nào, 

là  quân  tử  hay  kẻ  tiểu  nhân?  Nếu  là  bậc  quân  tử  rất  mực  quy  củ  thì  chính 

mình phải phản tỉnh! Quân tử chẳng  tùy  tiện  phê bình  người khác, bây  giờ 

phê  bình  mình,  nhất  định  mình  có  nhiều  khuyết  điểm.  Nếu  không,  quân  tử 

tuyệt  đối  chẳng  phê  bình  mình.  Mình  phải  nên  tiếp  nhận  lời  người  đó  phê 

bình, sửa đổi khuyết điểm của  mình, sao còn  nổi  nóng đối  với  người đó cơ 

chứ?  Nổi  nóng  trước  mặt  bậc  chánh  nhân  quân  tử  đúng  là  chuyện  khó  coi 

lắm! Nếu kẻ tiểu nhân phê bình, lời kẻ tiểu nhân bận tâm làm gì? Nếu cùng 

kẻ tiểu nhân so đo, hóa ra mình cũng là tiểu nhân ư? Thậm chí còn kém hơn 

tiểu nhân nữa kia! Nghĩ như thế dù có muốn nổi nóng, cũng nổi nóng chẳng 

được. 

Nói chung, quán sát đối phương chẳng cần biết là quân tử hay tiểu nhân 

đều chẳng nên nổi nóng! 



---o0o--- 

 

1.1.2.1.2.2. Cứu thủy nạn  

(cứu nạn nước) 



Chánh kinh:  

 Nhược vị đại thủy sở phiêu, xưng kỳ danh hiệu, tức đắc thiển xứ. 

若為大水所漂。稱其名號。即得淺處。  

 (Nếu bị nước lớn cuốn trôi, xưng danh hiệu Ngài liền được chỗ cạn). 



Đây  là thủy  nạn, nạn thứ hai trong bảy  nạn. Đại thủy cũng đúng  là  một 

tai nạn hết sức lớn. Như trong năm Dân Quốc 48 (1959), Đài Loan gặp nạn 

đại thủy tai nhằm ngày mồng Bảy tháng Tám, năm Dân Quốc 49 (1960) gặp 

trận  lụt  lớn  hôm  mồng Một tháng Tám, đều  là  những trận thủy tai bi  thảm, 

nặng nề chưa từng có. Quý vị xem báo chí tường thuật, chỉ biết là tai nạn rất 

nặng, còn rốt cuộc nghiêm trọng đến mức độ nào, chỉ sợ quý vị chẳng tưởng 

tượng nổi đâu! 

Lúc  trận  lụt  mồng  Bảy  tháng  Tám  năm  Dân  Quốc  48  xảy  ra,  chính  tôi 

đang ở Đài Trung, lúc nước dâng lên, từng dãy từng dãy nhà bị nhận chìm, 

từng gốc từng gốc cây bị nước xoáy tróc gốc, cả cánh đồng màu mỡ rộng lớn 

lập tức bị nước trào biến thành hoang sơn loạn thạch, đường sắt bị xoáy đứt, 

cầu  sắt  bị  nước  ngập  kín,  gia  súc  bị  cuốn  phăng  theo  dòng  nước,  người  bị 

chết đuối. Bởi vậy, cơn đại thủy tai có thể làm cho người ta khuynh gia bại 

sản, táng thân mất mạng, không ai chẳng sợ thủy tai. 

Thế nhưng thủy tai thiên nhiên không cách gì đề phòng được, ngoại trừ 

tận nhân lực, không cách gì trốn tránh được. Phật pháp cho rằng niệm Quán 

Âm  là  tốt  nhất,  bởi  vậy,  kinh  dạy:   “Nhược  vị  đại  thủy  sở  phiêu,  xưng  kỳ 

 danh  hiệu,  tức  đắc  thiển  xứ” (Nếu  bị  nước  lớn  cuốn  trôi,  xưng  danh  hiệu 

Ngài,  liền  được  chỗ  cạn)”.  Lúc  một  cá  nhân  bị  nước  lớn  cuốn  trôi,  sanh 

mạng rất nguy hiểm, trong lúc khẩn yếu đó, nếu có thể nhất tâm xưng niệm 

thánh hiệu Bồ Tát, ngay lập tức sẽ từ chỗ rất sâu đến được chỗ rất cạn, sanh 

mạng  được  thoát  hiểm!  Bởi  thế,  lúc  bị  nước  lớn  cuốn  trôi,  tối  khẩn  yếu  là 

đừng quên Đại Từ Đại Bi Quán Âm Bồ Tát! 

Trước  hết,  tôi  nêu  lên  sự  cảm  thông  về  mặt  sự  tướng  để  thuyết  minh 

chuyện  thoát  khỏi  thủy  nạn.  Theo  sách  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  vào  đời 

Đường ở Trung Quốc, có chàng Sầm Cảnh Nhân, từ nhỏ đã niệm phẩm Phổ 

Môn.  Có  lần,  do  có  việc  phải  ngồi  thuyền  qua  Tô  Châu.  Thuyền  đi  chưa 

được bao lâu, chợt chao nghiêng, mọi người rớt hết xuống nước. Sầm Cảnh 

Nhân  đang  ở  dưới  nước,  nghe  có  người  nói:  “Bình  thời  niệm  phẩm  Phổ 

Môn,  bây  giờ  nhất  định  được  thoát  thủy  nạn!”  Nghe  âm  thanh  như  vậy  ba 

lần  tất  cả,  sau  đó,  tự  nổi  trên  mặt  nước,  trôi  tấp  vào  bờ,  thật  sự  thoát  khỏi 

thủy nạn. 

Những  chuyện  giống  như  vậy  ở  Trung  Quốc  thấy  rất  nhiều,  chúng  ta 

chẳng  thể  không  tin!  Thủy  tai  có  thể  phát  sanh  bất  cứ  nơi  đâu,  bất  cứ  lúc 

nào, trong tâm lý chúng ta phải nên chuẩn bị như thế, lại nên có tín niệm như 

thế, lỡ ra gặp phải thủy tai, ngàn vạn phần nhớ kỹ thánh hiệu Quán Thế Âm 

Bồ Tát. 

Kế tiếp, giảng về mặt đạo lý: Đại thủy cũng chẳng phải là đại thủy sóng 

vỗ  ngất  trời  bên  ngoài,  mà  là  nước  ái  dục  trong  tâm  chúng  ta.  Nhân  loại 

chúng sanh rất nhiều kẻ chìm đắm trong nước ái dục, táng thân, mất mạng. 

Nhà Phật nói:  

 Ái hà thiên xích lãng,  

 Khổ hải vạn trùng ba,  

(Sông ái ngàn thước sóng, 

Biển khổ sóng muôn trùng)  

Đủ  biết  là  sức  nước  ái  dục  lớn  lao.  Thử  xem  hiện  tại  bao  nhiêu  thanh 

niên  nam  nữ trái  nghịch cha  mẹ  và  những người thân thuộc  ngụp  lặn trong 

vũng  xoáy sông  Ái, chẳng đạt  mục đích chẳng  thôi, thậm chí  tự sát cả đôi! 

Bởi vậy, phải biết đại thủy chính là nước tham ái. Nếu chúng sanh đắm chìm 

trong nước ái dục, thì Phật dạy chúng ta chỉ có biện pháp cứu vãn là đề khởi 

chánh niệm, nhất tâm xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, để cầu khải phát trí 

huệ, sau đấy  mới  dùng  lửa trí  huệ đốt tiêu nước ái dục,  mới  hòng cứu  vãn, 

bất  tất  phải  hy  sinh!  Bởi  vậy,  người  tu  học  Phật  pháp  phải  thường  niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ tuyệt đối hữu ích cho chúng ta. 

Phật pháp coi ái dục là căn bản của sanh tử. Sở dĩ chúng sanh chẳng thể 

thoát khỏi vòng sanh tử, gốc bệnh là do ái dục. Kinh Tứ Thập Nhị Chương 

nói:   “Nhân  hoài  ái  dục,  bất  kiến  đạo  giả,  thí như  trừng  thủy,  trí  thủ  nhiễu 

 chi, chúng nhân cộng lâm, vô hữu đổ kỳ ảnh giả. Nhân dĩ ái dục giao thác, 

 tâm trung trược hưng, cố bất kiến đạo. Nhữ đẳng Sa-môn, đương xả ái dục, 

 ái dục cấu tận, đạo khả kiến hỹ” (Người ôm lòng ái dục chẳng thấy đạo thì 

ví  như  lấy  tay  khuấy  nước  lặng,  mọi  người  cùng  đến,  không  ai  thấy  được 

hình ảnh. Con người do ái dục xen tạp, những thứ nhơ bẩn trong tâm nổi lên, 

nên chẳng thấy đạo. Hàng sa-môn các ông nên bỏ ái dục, cấu nhơ ái dục hết 

rồi mới thấy được đạo vậy). Người đời bị ái dục mê hoặc, bởi vậy cả một đời 

chẳng  thấy  chân  lý,  chẳng  có  cách  nào  giải  thoát  sanh  tử!  Như  một  chậu 

nước  thanh  tịnh,  vốn  có  thể  soi  được  mặt,  do  bị  người  ta  dùng  tay  khuấy 

động, tạo thành nhiều gợn lăn tăn, bởi vậy bất cứ ai đến soi bóng đều chẳng 

thể thấy được dung mạo của chính mình. 

Một niệm tâm của con người bị ái dục làm mê, suốt ngày vọng tưởng tơi 

bời, làm sao thấy được chân lý? Do bởi như vậy, chẳng những hàng sa-môn 

xuất gia mà ngay cả mỗi một người học Phật đều phải nên cắt bỏ ái dục, cắt 

ngang dòng ái dục, thì bổn tâm sẽ khôi phục thanh tịnh, sẽ thấy chân lý được 

giải thoát! 

  

---o0o--- 

 

1.1.2.1.2.3. Cứu la-sát nạn 



Chánh kinh:  

 Nhược  hữu  bách  thiên  vạn  ức  chúng sanh,  vị  cầu  kim,  ngân,  lưu  ly, 

 xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu đẳng bảo, nhập ư đại hải, giả 

 sử hắc phong xuy kỳ thuyền phưởng, phiêu đọa La Sát quỷ quốc, kỳ trung 

 nhược hữu nãi chí  nhất nhân,  xưng Quán  Thế Âm Bồ  Tát  danh giả, thị 

 chư nhân đẳng giai đắc giải thoát La Sát chi nạn. 

若有百千萬億眾生。為求金銀琉璃硨磲瑪瑙珊瑚琥珀真珠等寶。入

於大海。假使黑風吹其船舫。漂墮羅剎鬼國。其中若有乃至一人。稱

觀世音菩薩名者。是諸人等皆得解脫羅剎之難。 

 (Nếu  có  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  sanh  vì  cầu  các  món  báu: vàng,  bạc, 

 lưu ly, xà cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu v.v… vào trong biển cả, 

 giả sử hắc phong thổi thuyền của họ trôi giạt vào nước quỷ La Sát, trong ấy 

 nếu  có  dù  chỉ  một  người,  xưng  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  những 

 người đó đều được thoát khỏi nạn La Sát). 



Đây  là  nạn  quỷ  La  Sát thứ ba trong bảy  nạn. Nạn  gió  trong kinh  gọi  là 

 “hắc phong”.  Rốt cuộc hắc phong là loại gió nào chẳng biết rõ lắm, chỉ cần 

biết là một thứ phong tai nghiêm trọng. Những người sống ở Đài Loan Bảo 

Đảo đều có kinh nghiệm tương đương. Tại Đài Loan mỗi năm đến mùa Đài 

Phong8, oai lực do Đài Phong phát sanh đúng là khiến người nghe kinh hãi. 

Mỗi  năm,  tổn thất do Đài  Phong  gây ra cũng  rất  nghiêm trọng. Đó  là thiên 

tai, ngày nay khoa học phát triển, cũng chưa tìm ra cách nào tiêu diệt được 

Đài Phong, chỉ đành đề cao cảnh giác, lập cách dự phòng ngõ hầu giảm thiểu 

tổn hại mà thôi. Bởi vậy, nó là một đại tai nạn! 

Câu  “nhược hữu bách thiên vạn ức chúng sanh” (nếu có trăm ngàn vạn 

ức chúng sanh) hình dung thật nhiều chúng sanh. Chúng sanh nhiều như thế 

ấy   “vị  cầu  kim,  ngân,  lưu  ly,  xa  cừ,  mã  não,  san  hô,  hổ  phách,  chân  châu 

 đẳng bảo, nhập ư đại hải” (vì cầu các món báu: vàng, bạc, lưu ly, xà cừ, mã 

não,  san  hô,  hổ  phách,  chân  châu  v.v…  vào  trong  biển  cả):  Trong  bảy  thứ 

báu  được  nói  đến  ở  đây,  kim  là  vàng  ròng,  ngân  là  bạc  trắng,  lưu  ly 

(veluriyam) là chất báu có màu xanh, xa cừ là một thứ báu có màu trắng, mã 

não  là  chất  báu  có  màu  hồng,  báu  san  hô  có  hình  dạng  như  cành  cây,  hổ 

phách  là  do  nhựa  thông  ngàn  năm  biến  thành,  chân  châu  là  từng  hạt  bảo 

châu.  Bảy  báu  đại  đa  số  sanh  từ  biển  cả,  bởi  vậy  người  đi  tìm  của  báu 

thường  kết  thành  đội  vào  biển  thâu  nhặt  chất  báu.  Vào  biển  tìm  chất  báu, 

nhất  định  phải  ngồi  thuyền.  Trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  sanh  đi  tìm  chất  báu 

như thế ngồi thuyền vào biển cả, thuyền đi chẳng bao lâu  “giả sử”  gặp phải 

 “hắc  phong  thổi  thuyền  của  họ  trôi  giạt  vào  nước  quỷ  La  Sát”.   Tương 

truyền quỷ La Sát (Rāksasah) ăn thịt người, sống trong những hòn đảo trong 

biển, chuyên đợi người đến nạp mạng. Hình dạng của chúng như sau:  “Khẩu 

 như huyết bồn, nhãn như đồng linh, thủ như thiết xoa, thanh diện liêu nha” 

(Miệng  như  chậu  máu,  mắt  như  lục  lạc  đồng,  tay  như  chĩa  sắt,  mặt  xanh, 

nanh chĩa), trông rất đáng sợ. Do chúng cử động nhanh nhẹn nên còn gọi là 

Tiệp Tật Quỷ. 

Người  cầu  báu  chẳng  may  gặp  phải  hắc  phong,  thổi  giạt  vào  nước  quỷ 

La Sát, chẳng cần phải nói, sanh mạng rất nguy hiểm, ngay trong lúc ấy,  “kỳ 

 trung  nhược  hữu,  nãi  chí  nhất  nhân” (trong  ấy  nếu  có  dù  chỉ  một  người) 

trong số nhiều  người,  “xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, thị chư nhân 

 đẳng, giai đắc giải thoát La Sát chi nạn” (xưng danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát thì những người đó đều được thoát khỏi nạn La Sát). 

Có người nói: Một người niệm Quán Âm thì một người được thoát nạn, 

còn đáng tin, chứ một người niệm Quán Âm, trăm ngàn vạn ức chúng sanh 

thoát nạn chẳng thể không khiến người ta nghi ngờ! Thật ra, có gì đáng nghi 

đâu! Một cá nhân trong lúc tại nạn gấp gáp đáng sợ, chỉ cần nghe người khác 

niệm,  dù  miệng  chẳng  niệm,  trong  tâm  cũng  đã  có  ấn  tượng  của  Bồ  Tát, 

thậm  chí  trong  tâm  thầm  niệm  theo.  Bởi  vậy,  vô  hình  trung,  cùng  được  lợi 

ích giải thoát. Hiện thời chúng ta ra khỏi cửa, chẳng cần biết là dùng phương 

tiện giao thông nào, nếu có thể nhất tâm niệm Quán Âm cho bạn đồng hành 

nghe thấy, lưu lại ấn tượng về Bồ Tát, sẽ dần dần kích phát người khác phát 

tâm học Phật, đây cũng là đại công đức vậy! 

Bây  giờ,  tôi  sẽ  kể  lại  chuyện  xưa  xưng  niệm  Quán  Âm  thoát  khỏi  nạn 

quỷ  La Sát:  Trong quá khứ, có  một thương chủ tìm của báu, dẫn  năm trăm 

thương  nhân  vào  biển  cả  thâu  nhặt  của  báu,  thật  sự  bị  hắc  phong  thổi  giạt 

thuyền  vào  nước  quỷ  La  Sát.  Trong  số  đó,  bốn  trăm  chín  mươi  chín  người 

đều tín ngưỡng Quán Âm, bây giờ đại nạn đối đầu, nghĩ không còn cách nào 

khác, chỉ còn cách  nhất tâm  xưng  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát. Nào  ngờ bọn  họ 

vừa  niệm  như  thế,  bọn  quỷ  La  Sát  muốn  đến  bắt  người  để  ăn,  thủy  chung 

chẳng thấy bóng một ai. 

Còn  người  chẳng  tin  Quán  Âm,  chẳng  những  miệng  không  niệm,  còn 

cho  là  lúc  gặp đại nạn  niệm Quán Âm có ích  gì? Ngay  lúc  hắn ta nghĩ  như 

thế,  liền bị quỷ  La Sát trông  thấy, sắp bị  nó chụp bắt,  mới  nghĩ  niệm  Quán 

Âm  rất  trọng  yếu,  bèn  gấp  rút  lớn  tiếng  niệm  Quán  Âm.  Quỷ  La  Sát  nghe 

hắn  niệm  Quán  Âm,  vừa  giơ  tay  chụp,  lại  chẳng  thấy  hắn  ta  đâu  nữa,  mọi 

người bèn cùng thoát nạn La Sát. Bởi vậy, trên mặt sự tướng, gặp phải nguy 

nan nào, xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, nhất định có diệu dụng chẳng thể 

nghĩ bàn! 

 “Đại hải”   chỉ  biển  cả  Phật  pháp;  “thất bảo”   chỉ  Thất  Thánh  Tài  trong 

Phật pháp,  “hắc phong”  chỉ vô minh; “quỷ La Sát” chỉ tâm giết hại;  “thuyền 

 phưởng”  chỉ sanh mạng của hữu tình. Ý nói: Người thâm nhập biển cả Phật 

pháp, muốn cầu tu tập, tích tụ Thất Thánh Tài, chợt bị cuồng phong vô minh 

động khởi ý niệm giết hại, khiến cho sanh mạng bị mất. 

Trước kia Trung Quốc có câu chuyện cổ như sau: Trong quá khứ có một 

viên tể tướng, đến thăm một ngôi chùa, trong chùa có vị Tăng rất siêng năng 

tu  tập,  mỗi  ngày đều  niệm  phẩm  Phổ Môn. Tể tướng đi thăm chùa  xong, ở 

sau vị Tăng nghe ngài tụng kinh, lúc nghe tụng đến câu  “giả sử hắc phong 

 xuy  kỳ  thuyền  phưởng  phiêu  đọa  La  Sát  quỷ  quốc” (giả  sử  hắc  phong  thổi 

thuyền của họ trôi giạt vào nước quỷ La Sát), viên tể tướng chợt hỏi vị Tăng:  

- Nhà thầy vừa niệm hai câu kinh đó có nghĩa gì vậy? Xin hãy giải thích 

cho ta nghe. 

Vị tăng biết rõ ông ta là tể tướng, vẫn cố ý đáp:  

- Ông là người chẳng hiểu đạo lý gì cả, người xuất gia đang niệm kinh, 

lúc niệm đến gần như nhập định, sao ông lại nêu câu hỏi quấy rầy tôi? Muốn 

hỏi hãy đợi tôi niệm kinh xong rồi hãy hỏi! 

Viên tể tướng thấy vị Tăng đối đáp chẳng chút khách khí, trong tâm bực 

bội vô cùng, lập tức sai tùy tùng lôi vị Tăng về nha môn,  muốn xử vị Tăng 

tội chết. Lúc đó, vị Tăng cười khanh khách nói: 

- Đúng  là  tôi  đang bị  hắc  phong thổi  giạt  thuyền bè, đọa  vào  nước  quỷ 

La Sát rồi! 

Viên tể tướng nghe nhà sư nói vậy, rất lấy làm lạ, bèn hỏi vì sao ông lại 

cười nói như thế? Vị Tăng đáp:  

-  Ngài  buông  xuống  không  được,  bị  gió  vô  minh  lay  động,  tức  là  hắc 

phong  đấy.  Ngài  động  sát  tâm  tức  là  quỷ  La  Sát;  bởi  vậy  tôi  nói  là  bị  hắc 

phong thổi giạt vào nước quỷ La Sát. 

Tể tướng nghe lời giải thích ấy, chẳng những hiểu rõ ý kinh mà còn hiểu 

rõ  ý  vị  Tăng,  chẳng  những  không  giết  vị  Tăng,  trái  lại  còn  tôn  kính,  đích 

thân đưa  vị  Tăng  về chùa. Vị tăng  nhân ấy có thể  nói  là  người khéo  thuyết 

pháp  nhất.  Nếu  ngay  lúc  đó,  Ngài  giải  thích  cách  nào,  gã  tể  tướng  cũng 

chẳng  hiểu  rõ  vấn  đề,  tin  hay  không  tin  cũng  là  vấn  đề.  Hiện  thân  thuyết 

pháp như thế chẳng những thật sự hiểu rõ, mà còn là tin tưởng thiết tha nữa. 



---o0o--- 

1.1.2.1.3. Kết đáp đắc danh nhân duyên 

(kết lại lời đáp về nhân duyên được danh hiệu Quán Thế Âm) 



Chánh kinh:  

 Dĩ thị nhân duyên, danh Quán Thế Âm. 

以是因緣。名觀世音。  

 (Do nhân duyên ấy, tên là Quán Thế Âm). 



Vô Tận Ý  hỏi  nhân duyên Quán  Thế  Âm  được danh  hiệu ấy.  Kinh  này 

đã  giải  thích  những  nguyên  nhân,  “do  những  nhân  duyên  ấy”   nên  Bồ  Tát 

được danh hiệu là Quán Thế Âm. Đã hiểu rõ nhân duyên Bồ Tát được danh 

hiệu ấy, ắt sẽ chẳng còn nghi ngờ đối với Bồ Tát nữa. Hết nghi sanh lòng tin, 

tự  nhiên  đối  với  thánh  hiệu  của  Bồ  Tát  bèn  xưng  niệm  khẩn  thiết  và  chân 

thành. 



---o0o--- 

1.1.2.2. Quảng hiển xưng danh cảm ứng  

(rộng thuyết minh về những sự cảm ứng do xưng danh) 

1.1.2.2.1. Năng thoát tứ nạn (Thoát bốn nạn) 

1.1.2.2.1.1. Biệt minh thoát nạn (Riêng nói về bốn nạn) 

1.1.2.2.1.1.1. Năng thoát lục nạn (Thoát nạn giết chóc) 



Chánh kinh:  

 Nhược phục hữu nhân, lâm đương bị hại, xưng Quán Thế Âm Bồ Tát 

 danh giả, bỉ sở chấp đao trượng, tầm đoạn đoạn hoại, nhi đắc giải thoát. 

若復有人。臨當被害。稱觀世音菩薩名者。彼所執刀杖。尋段段壞

。而得解脫。 

 (Nếu lại có người khi sắp bị hại mà xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát, thì 

 những đao trượng đang cầm đó liền gãy từng khúc, bèn được giải thoát. 



Trong  bảy  nạn,  đây  là  nạn  thứ  tư:  Đao  trượng  nạn.  Đao  là  dao  bén,  có 

thể cắt chặt sanh mạng, Trượng là những thứ như côn, bổng, nhẹ thì làm tổn 

thương thân thể, nặng thì tổn hại sanh mạng. Bởi thế, bất luận con người đi 

đến chỗ nào mà thấy có kẻ vung đao, giáng gậy nói chung là tránh xa, chỉ sợ 

lỡ bị đao trượng làm hại đến sanh mạng. Nếu phạm phải phép nước, phải bị 

quốc pháp xử phạt, có khi phải chịu cực hình, nói theo thời cổ, tội chặt đầu 

cần  phải  động  đao;  nếu  phạm  pháp  nhẹ  hơn  thì  bị  đánh  bằng  bản  tử9  hoặc 

bằng  côn,  đều  gọi  là  bị  tội  Trượng.  Chịu  hình  phạt  đao  trượng  có  khác  gì 

mắc  tai  nạn,  bởi  vậy  phải  tính  cách  né  tránh,  không  ai  là  chẳng  sợ  đao 

trượng. Nếu gặp phải tình huống đó, nên làm cách nào đây? Kinh dạy:  

 “Nhược phục hữu nhân” (Nếu  lại có  người)  hoặc  là  vô cớ bị  hại,  hoặc 

do  phạm  pháp  phải  thọ  hình,  hoặc  do  gặp  phải  cường  đạo  mà  bị  đánh,  nói 

chung là  “lâm đương bị hại” (khi sắp bị hại) mà nếu có thể nhất tâm nhất ý 

 “xưng  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”   thì  những  đao  trượng  đang 

cầm  trên  tay  của  những  kẻ  toan  sát  hại  quý  vị   “liền  gãy  từng  khúc”   (tầm 

đoạn đoạn hoại) khiến cho quý vị được giải thoát. Chữ  “tầm”  (尋) có nghĩa 

là rất nhanh, hay ngay lập tức. Đao trượng đều là hung khí (những vật hung 

hiểm,  bất  tường),  nếu  thật  sự  chạm  vào  thân,  sanh  mạng  nhất  định  bị  tổn 

thương.  Nay  do  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  đao  trượng  lập  tức  bị  gãy  nát 

thành  từng  khúc,  mất  đi  tác  dụng  gây  tổn  thương,  cũng  chẳng  thể  tổn  hại 

tánh mạng được nữa, bởi thế, ngay khi đó liền được giải thoát. 

Con  người  gặp phải  nạn đao trượng đều  là do ác nghiệp nhân duyên đã 

tạo  trong  đời  này,  hoặc  là  tạo  trong  quá  khứ.  Nói  thông  thường,  đã  có  ác 

nghiệp như thế, vốn là khó trốn tránh, né tránh nghiệp lực chẳng được; nay 

do sức nhân duyên thiện nghiệp xưng niệm thánh hiệu Quán Âm thắng được 

sức  của  nhân  duyên  ác  nghiệp  đã  tạo,  nên  có  thể  tiêu  trừ  được  tất  cả  ác 

nghiệp. Ác nghiệp đã tiêu, dù đao trượng có gia hại cũng chẳng gia hại được, 

nhân đấy bèn được giải thoát. 

Đao trượng có thể nói là có đao trượng hữu hình và đao trượng vô hình. 

Về đao trượng hữu hình, trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, có một câu 

chuyện xưa như sau:  

Trong đời Đường, tại Trung Hoa, có thiền sư Trí Giác, lúc chưa xuất gia 

làm  quan  Thái  Thú.  Lúc  ông  đang  làm  quan  Thái  Thú,  khu  vực  ông  cai  trị 

gặp phải nạn đói chưa từng có, dân chúng bị đói đến nỗi không có cái gì ăn, 

thậm  chí  ngay  cả  rễ  cỏ  cũng  không  còn  mà  ăn,  đúng  là  khổ  sở  cực  điểm! 

Nhưng  kho  lúa  của  chánh  quyền  còn  chứa  rất  nhiều  lương  thực.  Quốc  gia 

chứa  lương  vốn  dùng  để  cứu  đói,  nhưng  muốn  sử  dụng  phải  xin  phép  nhà 

vua  trước.  Quan  Thái  Thú  sợ  thời  gian  tấu  trình  lâu  lắc,  đợi  đến  khi  thánh 

chỉ ban xuống, e rằng dân chúng chết đói hết. Bởi đó, ông nổi lòng bi, phát 

gạo cứu đói trước đã, rồi mới tâu lên vua sau, dụng tâm đương nhiên là tốt, 

nhưng chưa được vua phê chuẩn thì vẫn là phạm quốc pháp. Bởi thế, vua bãi 

chức ông, truyền giải về kinh đô xử tội chém. 

Nhưng  viên  Thái  Thú  này  là  một  vị  quan  thanh  liêm,  nổi  tiếng  trong 

sạch,  quốc  vương  biết  tiếng.  Bởi  vậy,  lúc  sắp  hành  hình,  đặc  biệt  truyền 

quan Giám Trảm chú ý xem thái độ, ngôn ngữ của quan Thái Thú ra sao. Vị 

quan đương nhiên biết mình làm như vậy là phạm pháp, nhưng vì nóng lòng 

cứu  nạn  đói  cho  dân  chúng,  biết  rõ  mà  cố  phạm,  nên  đã  sớm  gác  chuyện 

sống chết ra ngoài. Bởi vậy, lúc sắp thọ hình chẳng những không tỏ vẻ thống 

khổ, lại còn rất hoan hỷ nói: “Đem cái mạng này cúng dường chúng sanh!” 

Người cầm đao nghe nói vậy cảm thấy rất kỳ quái, nên chẳng giết ông ta, trở 

về báo với quốc vương. Vua  nghe tâu, lập tức truyền đem ông ta đến trước 

mặt vua, hỏi ông ta vì sao làm thế? Ông ta đáp rất tách bạch:  

- Chẳng  có  nhân  duyên  nào  khác,  chỉ  là  chẳng  nỡ  nhìn  thấy  dân  chúng 

đói khổ, phát xuất từ một niệm đồng tình đó thôi! 

Quốc  vương  biết  viên  quan  này  thiện  lương,  truyền  tha  tội.  Viên  Thái 

Thú  do  gặp  chuyện  này,  biết  nhân  sanh  chẳng  có  ý  nghĩa  gì,  bèn  phát  tâm 

xuất gia, pháp danh là Trí Giác. Do đây biết rằng: Một người sắp bị hại, chỉ 

cần sanh khởi một niệm thiện tâm hoặc từ bi tâm, tâm ấy tương ứng Bồ Đề 

tâm, liền được Bồ Tát cứu tế, bèn thoát nạn đao trượng. 

Lại thuật chuyện do niệm Quán Âm mà được thoát nạn:  

Trong quá khứ, ở Trung Quốc có người sống tại địa phương nọ, tình cảm 

vợ chồng rất tốt, người vợ ngoài những việc cần phải vén khéo trong nhà thì 

chuyên  môn  niệm  thánh  hiệu Quán  Âm.  Người chồng đối  với  vợ con cũng 

rất  tốt,  ra  ngoài  làm  ăn,  mỗi  khi  cùng  bè  bạn  nhắc  đến  vợ  đều  khen  ngợi 

không ngớt miệng, nào là vợ hiền thục, nào là vợ trinh tiết, nào là vợ biết giữ 

đạo làm vợ. Có một gã bạn muốn chọc ghẹo anh ta, kiếm cớ mò đến nhà anh 

ta, người  vợ thấy bạn chồng đến thăm, tiếp đón anh ta rất lễ độ. Thời cổ, y 

phục đàn bà mặc tay áo rất lớn, mỗi lần cử động cánh tay, giơ ống tay áo lên 

xuống, mặt trong cánh tay lộ ra. Trên cánh tay người vợ có một nốt ruồi, bị 

gã  bạn  dòm  trộm  thấy.  Gã  bạn  đó  lúc  sau  gặp  người  chồng  bèn  chọc  ghẹo 

anh ta:  

- Anh hay nói vợ anh hiền lương, giữ phận làm vợ thế này thế nọ, nhưng 

tay  vợ anh ở chỗ  này chỗ  nọ có  nốt ruồi kín, tôi biết rất rõ,  vậy  thì  vợ anh 

giữ đạo làm vợ như thế nào cứ đó mà suy! 

Người chồng nghe nói chẳng biết đáp sao, bụng nghĩ mình tin tưởng vợ 

như thế, hóa ra vợ lại là hạng đàn bà như thế, thật chẳng còn ra thể thống gì 

nữa! Bởi vậy, phát phẫn, nửa đêm cầm dao về nhà, kêu vợ mở cửa. Lúc đang 

mở cửa, chẳng  hỏi đầu đuôi,  vừa thấy  mặt vợ  liền đâm  ngay  một  nhát, giết 

xong liền bỏ chạy để khỏi bị quan bắt. 

Trong  thời  gian  lẩn  trốn,  nghĩ  đến  người  vợ  trinh  lương,  chẳng  hề  có 

hành vi đó, biết là bị người gạt gẫm, trong tâm rất hối hận. Ít lâu sau, chẳng 

nghe nói có tin tức truy bắt kẻ phạm tội sát nhân gì, bèn lén về nhà coi, đến 

nhà  thấy  vợ  mình  đang  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  cảm  thấy  kỳ  quái,  liền 

hỏi:  

- Mấy bữa trước, có người nào đến nhà gõ cửa không? 

Người vợ đáp:  

- Gần đây không có ai đến gõ cửa. Mỗi tối em đều niệm thánh hiệu Quán 

Âm trong Phật đường, làm sao mở cửa được? 

Người chồng nghe nói càng lấy làm lạ hơn, bèn kể rõ đầu đuôi cùng vợ. 

Vợ chồng cùng cho là Quán Âm cảm ứng, cùng đem tượng Quán Âm đang 

thờ  ra  xem,  quả  nhiên  thấy  trên  cổ  tượng  Quán  Âm  hãy  còn  vết  dao  rành 

rành, chứng thực Quán Âm ra mở cửa cứu nạn. Từ đó, vợ chồng càng thêm 

kiền thành xưng niệm Quán Âm Bồ Tát. 

Nói  về  đao  trượng  vô  hình  thì  đao  trượng  chính  là  những  chướng  ngại 

ghen  ghét  và tâm  lý oán  hận, não  loạn đang  uẩn tàng trong  tâm  mỗi  người. 

Tâm ganh ghét đúng là một loại đao tàn hại cùng cực, như thấy ai có điều gì 

hơn  mình,  hoặc  nhiều  tiền  của,  hoặc  địa  vị  cao,  hoặc  danh  dự  lớn,  chính 

mình tự  nhiên  sanh  lòng  ghen  ghét,  khác  nào  bị  đao  kiếm  cắt  vào  thân  thể 

mình  khó  chịu  đựng  nổi; bởi  vậy  nói  ghen  ghét  giống  như đao.  Phẫn  não10 

phát sanh từ tâm sân  hận,  nội  tâm đang có phẫn  não  nung  nấu,  gặp chuyện 

chẳng như ý, chẳng có cách nào đối phó, chỉ đành ôm hận trong lòng, cũng 

khó chịu khác nào bị lưỡi gươm bén cắm vào thân; bởi vậy nói phẫn não như 

đao. Đang mang tâm lý đó mà nếu như có thể thành kính niệm Quán Âm thì 

phẫn  não,  ghen  ghét  lập  tức  tiêu  tan  ra  mây  khói,  đồng  thời  lại  còn  nghĩ: 

Chúng sanh  và  mình  có quan  hệ  mật thiết,  vì sao  mình lại  ghen  ghét, phẫn 

não họ? Nghĩ như vậy, tâm bèn thảnh thơi, liền được giải thoát. 

Trong  kinh  Pháp  Hoa  có  vị  Thường  Bất  Khinh  Bồ  Tát  rất  đáng  làm 

gương  cho  chúng  ta.  Lúc  ngài  Thường  Bất  Khinh  hành  đạo  Bồ  Tát,  trông 

thấy bất cứ ai đều đến lễ và nói : “Ngã bất cảm khinh ư nhữ đẳng, nhữ đẳng 

 giai  đương  thành  Phật” (Tôi  chẳng  dám  khinh  quý  ngài,  quý  ngài  đều  sẽ 

thành Phật). Chúng sanh nghe xong chẳng những không tin lại còn rất chán 

ghét,  nhưng  Bồ Tát vẫn cứ  nói  như thế. Bởi thế, người ta chẳng khách khí, 

dùng  ngói  gạch, đá, đất đáp  lễ  Bồ Tát,  Bồ Tát chạy  ra  xa,  vẫn  hoan  hỷ  nói 

như vậy:  “Tôi chẳng dám khinh quý ngài, quý ngài đều sẽ thành Phật”.  Đấy 

là tôn trọng nhân cách của mỗi người chứ chẳng phải là nói giỡn. 

Nếu mỗi người đều có thể tôn trọng nhân cách của đối phương thì chẳng 

những chẳng thể sanh khởi phẫn  nộ, ghen  ghét,  mà lại càng tôn kính  người 

ta. Thông thường, sở dĩ con người phẫn nộ, ghen ghét là do chẳng tôn trọng 

nhân  cách  của  người  khác.  Ngài  Thường  Bất  Khinh  tuy  bị  người  ta  dùng 

đao, trượng, gạch, đá đánh đập, nhưng do tôn trọng con người, kết quả là tất 

cả những ai từng tiếp  xúc  với Ngài đều  được Ngài cảm  hóa tín phụng Phật 

pháp. 

Tục ngữ nói:  “Nhu thắng cương”.  Đao trượng tượng trưng cang cường, 

chỉ có nhu hòa, nhẫn nhục mới đối phó được. Bởi lẽ tuy đao trượng là vũ khí 

sắc bén, chúng hoàn toàn vô tác dụng trước mặt người nhu hòa, nhẫn nhục, 

bởi vậy liền bị gãy từng khúc. Có cái tâm phẫn nộ, ghen ghét, nhưng biết lùi 

một bước, nghĩ “dùng nhu thắng cương” thì tự nhiên được giải thoát! 



---o0o--- 

1.1.2.2.1.1.2. Năng thoát quỷ nạn  

(thoát được nạn quỷ) 



Chánh kinh:  

 Nhược tam thiên đại thiên quốc độ, mãn trung Dạ Xoa, La Sát, dục lai 

 não  nhân,  văn  kỳ  xưng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  giả,  thị chư    ác  quỷ 

 thượng bất năng dĩ ác nhãn thị chi, huống phục gia hại? 

若三千大千國土。滿中夜叉羅剎。欲來惱人。聞其稱觀世音菩薩名

者。是諸惡鬼尚不能以惡眼視之。況復加害。 

 (Nếu trong các cõi nước thuộc tam thiên  đại thiên  đầy các Dạ  Xoa,  La 

 Sát muốn đến não hại người, nghe họ xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát, các 

 ác quỷ đó còn chẳng thể dùng mắt ác để ngó, huống còn gia hại?)  



Đây  là  nạn  quỷ,  nạn  thứ  năm  trong  bảy  nạn.  Trong  phong  nạn  ở  phần 

trên có  nói  đến  La Sát,  nhưng trọng tâm  là hắc phong.  Hoặc có  thể  hiểu  là 

trong phần trên chỉ nói đến một loại quỷ, còn ở đây nói đến nhiều loại quỷ. 

Dạ Xoa (Yaksha), Hán dịch là Tiệp Tật Quỷ, chẳng những chúng có thể phi 

hành trên đất liền mà còn có thể phi hành trên không trung. Quỷ đi trên đất 

gọi là Địa Hành Dạ Xoa, quỷ bay trên không gọi là Không Hành Dạ Xoa. La 

Sát đã giảng ở phần trên, là một loại quỷ ăn thịt người, cũng có khi dịch là 

Bạo Ác Quỷ. 

Nếu lúc trong các cõi nước thuộc tam thiên đại thiên thế giới, đầy khắp 

trong đó đều là Dạ Xoa, La Sát, thời thời khắc khắc muốn đến não loạn con 

người, người bị phiền loạn đó chỉ cần xưng niệm Quán Âm, thì quỷ Dạ Xoa, 

La  Sát  kia   “văn  kỳ  xưng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thị  chư  ác  quỷ” (nghe  họ 

xưng  danh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thì  các  ác  quỷ)  chẳng  dám  nghĩ  đến 

chuyện  dùng  con  mắt  ác  nhìn  người  đó,  huống  hồ  còn  dám  sát  hại  nữa  ư? 

Bởi  vậy  mới  nói:   “Thượng  bất  năng  dĩ  ác  nhãn  thị  chi,  huống  phục  gia 

 hại?” (Còn chẳng thể dùng mắt ác để ngó, huống còn gia hại?”) 

Nói theo phương diện thế gian: Tương truyền trong quá khứ có một quốc 

gia  khéo  sao  biên  cương  liền  sát  với  nước  quỷ  La  Sát,  quỷ  La  Sát  thường 

vượt biên giới sang bắt người về ăn, khiến cho trong nước thường có người 

bị  mất tích. Quốc  vương tuy  yêu  mến  nhân dân  nhưng chẳng biết  làm sao? 

Về sau, quốc  vương  nghĩ  ra  một cách: Cùng quỷ  vương  La  Sát thỏa  thuận, 

mỗi ngày đưa một người sang nước quỷ La Sát cho La Sát hưởng dụng. Quỷ 

vương  La  Sát  cảm  thấy  rất  hay  bèn  tiếp  nhận  điều  kiện  ấy.  Bởi  đó,  quốc 

vương chiếu theo sổ sách,  mỗi  ngày  giao ra  một  người. Một  hôm sai  nhằm 

con độc  nhất của  một  nhà  nọ,  người  mẹ chẳng  những thương con tha  thiết, 

mà từ đây còn bị tuyệt tử tuyệt tôn, vấn đề chẳng đơn giản. Bởi thế, bà đến 

cầu  xin  quốc  vương,  xin  phái  con  người  khác  đi,  nhưng  không  được  vua 

chấp thuận, đành đem con đi giao. 

May là bà mẹ tin tưởng sâu xa đức Quán Âm, an ủi con đừng khóc, chớ 

có  sợ,  hãy  nhất  tâm  nhất  ý  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Đứa  con  rất  ngoan, 

nghe  lời  mẹ  niệm, đến  lúc  La Sát đến  bắt  người,  làm  cách  nào cũng chẳng 

thấy ai. Chẳng cần phải nói, bà mẹ sau khi đưa con đi, ở nhà không nghĩ gì 

khác, cũng nhất tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, tin chắc mẹ con 

kiền thành như thế sẽ được Quán Âm gia bị, thoát khỏi nạn La Sát. 

Bởi  vậy,  đến  sáng  hôm  sau,  người  mẹ  tìm  đến  chỗ  đã  bỏ  con  tối  hôm 

trước, từ xa đã nghe tiếng con gọi mẹ, biết con chưa hề bị quỷ bắt đi, rất vui 

mừng đem con về nhà, đem tình hình tâu rõ cùng quốc vương. Quốc vương 

nghe tin rất tốt này, lập tức hạ lệnh truyền nhân dân toàn quốc từ nay trở đi 

đồng thanh xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Từ đó trở đi, quỷ La Sát thật sự 

chẳng thể nhiễu loạn nước ấy được nữa, nhân dân trong nước đều được sống 

tự do an vui, chẳng còn bị quỷ La Sát uy hiếp. Bởi thế xưng niệm thánh hiệu 

Quán Âm đúng là có thể thoát khỏi nạn này! 

Nói trên phương diện đạo lý, thật sự ra, trong thế giới nhân loại này, La 

Sát, Dạ Xoa vừa nói đó chỗ nào cũng có, lúc nào cũng thấy, như hạng nam 

nhân rất hung  bạo, thích đánh đập, chửi  mắng  người, ta gọi kẻ ấy  là Ác  La 

Sát, còn hạng đàn bà cay độc, chỗ nào mắng nhiếc, đánh lộn, giành giật đều 

có  mặt, ta  gọi kẻ  đó  là Mẫu Dạ Xoa. Bởi  thế, trong thế  giới  này  thật sự có 

Dạ Xoa, có La Sát,  nhưng  mỗi  người đều  có thể trở thành Dạ Xoa,  La Sát. 

Bất quá, ngay khi quý vị sắp có những biểu hiện đó, tốt nhất là hãy nghĩ đến 

Quán Âm, thành tâm thành ý xưng niệm, chẳng những chính mình chẳng bị 

biến thành Dạ Xoa, La Sát, mà Dạ Xoa, La Sát cũng chẳng dám hại quý vị. 

Đồng  thời,  ta  thường  gọi  quỷ  là  những  trò  ma  mãnh,  quái  quỷ,  tức  là 

những việc được tiến hành trong bóng tối. Nếu ai quỷ kế đa đoan, dụng tâm 

cơ, bày  mưu kế,  làm thế  này  hãm  hại không  được bèn  nghĩ cách khác  hãm 

hại,  đó  chẳng  phải  là  Dạ  Xoa,  La  Sát  thì  là  gì?  Chúng  ta  gặp  phải  những 

hạng  người  đó,  nếu  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát,  trí  huệ  quang  minh  phát  xuất 

liền có thể hiểu rõ kế gian, khiến họ không cách nào giở trò được, chúng ta 

cũng chẳng bị họ hại, nên được giải thoát tự tại. 



---o0o--- 

1.1.2.2.1.1.3. Năng thoát hình nạn 

(thoát được nạn tù ngục) 



Chánh kinh:  

 Thiết phục hữu nhân, nhược hữu tội, nhược vô tội, nữu giới già tỏa, 

 kiểm hệ kỳ thân, xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh giả, giai tất đoạn hoại, 

 tức đắc giải thoát. 

設復有人。若有罪。若無罪。鈕械枷鎖檢繫其身。稱觀世音菩薩名

者。皆悉斷壞。即得解脫。 

 (Nếu  lại có  người,  dù  có  tội  hay  vô  tội,  còng  - cùm  - gông  - xiềng  trói 

 buộc thân mình, xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát thì [những gông cùm đó] 

 đều gãy nát, liền được giải thoát). 



Trong bảy nạn, đây là nạn thứ sáu: Nạn còng - cùm - gông - xiềng. Nữu 

(鈕)  là  cái  còng  tay,  Giới  (械)  là  cái  cùm  chân,  Già  (枷)  là  cái  gông  tròng 

vào cổ, Tỏa (鎖) là những dây xiềng sắt trói buộc trên thân. Những ai không 

bị những thứ này trói buộc thân sẽ hành động tự do; nếu không, bất luận làm 

gì, đều cảm thấy rất bất tiện. Bởi thế, có ai muốn gặp phải tai nạn này đâu? 

Nếu  lại có  một  người  nào đó, bất  luận  là  có tội  hay  là  vô tội; có tội thì 

đích  thực  là  tự  mình  làm  chuyện  vi  phạm  pháp  luật  quốc  gia;  vô  tội  tức  là 

người không làm gì mà bị vu báng. Do đó, cơ quan chấp pháp của quốc gia 

thấy  kẻ  đó  phạm  tội  nghiêm  trọng,  bèn  dùng   “gông,  cùm,  còng,  xiềng”   để 

trói  buộc  thân  hình  kẻ  đó  (“kiểm  hệ  kỳ  thân”).  Kiểm  (檢)  là  ước  thúc,  Hệ 

(繫) là buộc ràng. Thân thể con người vốn hoạt động tự do, vì bị buộc ràng 

nên  thân  thể  chẳng  được  tự  do.  Nhưng  ngay  trong  lúc  gặp  phải  tình  huống 

đó, nếu có thể chí thành xưng niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát thì tất 

cả những thứ trói buộc trên thân như gông, cùm, còng, xiềng sẽ tự nhiên đều 

gãy nát, khiến cho người đó ngay lập tức được giải thoát. 

Nói trên phương diện sự tướng: Tương truyền trong quá khứ có một cặp 

vợ chồng, là Phật tử quy y Tam Bảo, bình thời tin tưởng Quán Thế Âm Bồ 

Tát nhất. Về sau, người chồng bị người khác hãm hại, nói anh ta từng là kẻ 

trộm, bởi thế bị chính phủ bắt để trừng trị cho đáng tội. Anh ta nghe tin ấy, 

biết làm thế nào cũng vô dụng, chỉ còn cách bỏ trốn. Thế nhưng, chánh phủ 

chẳng  bắt được chánh phạm  bèn bắt  vợ chịu tội thế chồng, tay  mang còng, 

chân mang cùm, giam vào ngục cùng các phạm nhân khác. 

Một  ngày  nọ, đột  nhiên  nhà  lao bốc  lửa, phạm  nhân bị áp  giải ra  ngoài 

đường.  Ngay  lúc  đó,  có  một  vị  Tăng  đi  qua,  nhân  người  vợ  tin  tưởng  Phật 

giáo,  bèn  kêu:  “Sư  phụ  từ bi  cứu  con”.  Kể  ra  cũng  lạ,  vị  Tăng  đó  chính  là 

thầy quy y của người vợ. Vị Tăng bảo chị ta: “Bà muốn tôi cứu bà, tôi thật 

chẳng  có  cách  nào,  bà  thâm  tín  Quán  Âm,  ắt  vốn  đã  có  tín  niệm,  hãy  nhất 

tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán Âm, sẽ tự có linh nghiệm chẳng thể 

nghĩ  bàn,  khiến  cho  bà  được  giải  thoát!”  Từ  đấy,  người  vợ  ở  trong  ngục, 

buông xuống vạn duyên, nhất tâm xưng danh. Niệm hết ba ngày đêm, gông 

cùm trên thân chợt tự nhiên đều hư nát, tuy có thể ra đi tự do, nhưng lính gác 

canh ngay tại cửa, chẳng dám trốn đi. Ngay trong lúc đang chần chừ đó, chợt 

nghe  trên  không  có  tiếng  bảo  bà  lập  tức  ra  khỏi  ngục,  chớ  có  do  dự  nữa. 

Căng  mắt  nhìn  bốn  phía,  quả  nhiên  cửa  ngục  mở  rộng,  liền  trốn  ra  khỏi 

ngục, lặng lẽ đi đến hai, ba chục dặm, trên đường gặp được chồng mình. Hai 

người gặp gỡ nhau trong cảnh hoạn nạn, mừng rỡ nói chẳng nên lời. Từ sự 

thực  đó,  chứng  tỏ  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  đúng  là  giải  thoát  được 

tai nạn gông cùm còng xích. 

Cố  nhiên  gông  cùm  xiềng  xích  hữu  hình  khiến  cho  con  người  chẳng 

được  tự  do,  nhưng  gông  cùm  xiềng  xích  vô  hình  trói  buộc  chặt  con  người, 

nào ai có biết! Như thường nghe nói  “danh cương lợi tỏa” (cương tỏa danh 

lợi)  chẳng  phải  là  trói  buộc  chặt  chẽ  người  đời  đó  sao?  Hãy  thử  nhìn  con 

người  trong  thế  gian,  có  mấy  kẻ  chẳng  bị  danh  lợi  lôi  kéo?  Danh  lợi  kéo 

sang  Đông  liền  sang  Đông,  danh  lợi  kéo  sang  Tây  liền  sang  Tây.  Nhân  vì 

cầu danh, chỗ nào có danh bèn mò tới đó; nhân vì cầu lợi, nơi nào có lợi bèn 

lần sang đó. Tự mình chẳng tự chủ được chút nào, còn bàn chuyện tự do chi 

nữa? Tham danh thì bị danh buộc ràng, nên gọi là “danh cương”  (dây cương 

danh), cầu lợi bèn bị lợi xiềng xích nên gọi là  “lợi tỏa”  (xiềng xích lợi). Già 

(cái  gông)  là  nói  nam  nữ  mê  đắm  nhau,  nam  tham,  nữ  ái,  kết  thành  vợ 

chồng,  tạo  thành  gia  đình,  nam  nắm  giữ  nữ,  nữ  ràng  buộc  nam,  người  này 

cũng  chẳng  lìa  bỏ  được  người  kia,  đấy  chẳng  phải  là  gông  cùm  hay  sao? 

Giới (cái cùm) nói sâu sắc hơn, thì  mỗi cá nhân chấp ngã, do chấp Tự Ngã 

thật có, suốt ngày bôn ba vì cái Ngã, thời thời khắc khắc hầu hạ cái Ngã, gặp 

chút chuyện gì chẳng như ý, bèn nổi giận lôi đình; bởi thế Ngã Chấp chính 

là cái cùm. 

Như  vậy,  theo  Phật  pháp,  người  sống  trong  thế  gian  bị  gông  cùm  còng 

xích hữu hình ràng buộc vẫn là chuyện nhỏ, bị gông cùm còng xích vô hình 

ràng buộc mới là chuyện lớn. Gông xiềng hữu hình do người khác buộc cho 

mình, vẫn còn có lúc được giải thoát, chứ gông xiềng vô hình do chính mình 

tự buộc cho mình; nếu chính mình chẳng lập cách giải trừ, người khác không 

có cách gì giải trừ cho quý vị được. Đức Phật vốn dạy cho chúng ta rất nhiều 

phương  pháp  tự  mình  giải  trừ  gông  cùm  do  chính  mình  buộc,  nhưng  trong 

phẩm Phổ Môn đang được giảng đây, chúng tôi cho rằng biện pháp giản yếu 

nhất mà hữu hiệu nhất là nhất tâm xưng niệm Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát 

để cầu sớm có ngày thoát ly thế giới Sa Bà. Trong tâm có ý niệm như thế thì 

đối với danh lợi thế gian, đối với tình ái nam nữ, đối với cái Chấp Ngã của 

chính mình, sẽ tự nhiên đạm bạc, chẳng lầm lạc chấp trước. Ràng buộc là do 

chính  mình  thì  tháo  gỡ  cũng  do  chính  mình,  căn  bản  chẳng  phải  là  cầu  từ 

bên ngoài! 



---o0o--- 

1.1.2.2.1.1.4. Năng thoát tặc nạn 

(thoát được nạn giặc) 



Chánh kinh:  

 Nhược  tam  thiên  đại  thiên  quốc  độ,  mãn  trung  oán  tặc,  hữu  nhất 

 thương  chủ,  tương  chư  thương  nhân  tê  trì  trọng  bảo,  kinh  quá  hiểm  lộ. 

 Kỳ trung nhất nhân tác thị xướng ngôn:  

 -  Chư  thiện  nam  tử!  Vật  đắc  khủng  bố!  Nhữ  đẳng  ưng  đương  nhất 

 tâm xưng Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, thị Bồ Tát năng dĩ vô úy thí ư 

 chúng  sanh;  nhữ  đẳng  nhược  xưng  danh  giả,  ư  thử  oán  tặc  đương  đắc 

 giải thoát.  

 Chúng thương nhân văn, câu phát thanh ngôn: “Nam-mô Quán Thế 

 Âm Bồ Tát”, xưng kỳ danh cố, tức đắc giải thoát. 

若三千大千國土。滿中怨賊。有一商主。將諸商人。齎持重寶。經

過險路。其中一人作是唱言。諸善男子。勿得恐怖。汝等應當一心稱

觀世音菩薩名號。是菩薩能以無畏施於眾生。汝等若稱名者。於此怨

賊。當得解脫。眾商人聞俱發聲言南無觀世音菩薩。稱其名故。即得

解脫。 

 (Nếu các cõi  nước trong  tam thiên đại thiên đầy dẫy các oán  tặc trong 

 ấy, có một thương chủ dẫn các khách  buôn mang theo của báu quý giá,  đi 

 qua đường hiểm; trong ấy có một người xướng như thế này:  

 - Các thiện nam tử! Chớ có sợ hãi! Các ông hãy nên nhất tâm xưng danh 

 hiệu Quán  Thế  Âm.  Vị  Bồ Tát này dùng vô úy thí cho chúng sanh, nếu các 

 ông xưng danh sẽ được giải thoát nạn oán tặc này.  

 Các  thương  nhân  nghe  nói,  đều  thốt  lên:  “Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát”. Do vì xưng danh liền được giải thoát). 

  

Đây là nạn cuối cùng trong bảy nạn, tức là oán tặc nạn. Oán (怨) là oán 

gia, Tặc (賊) là đạo tặc (giặc cướp), đều là những thứ bất lợi cho mình. Nếu 

gặp  phải  thì  không  tổn  mạng  cũng  bị  tốn  tiền,  nói  chung  là  chẳng  làm  cho 

quý vị an ổn. 

Giả sử trong các cõi nước thuộc tam thiên đại thiên thế giới này, trong ấy 

đầy dẫy oán gia, đạo tặc, chẳng cần phải nói nữa, cõi nước như thế rất nguy 

hiểm, hầu hết mọi người chẳng dám đi vào chỗ oán tặc nhiều như hạt mè ấy. 

Thế  nhưng  hiện  thời  có  một  vị  thương  chủ  suất  lãnh  các  khách  buôn,  mỗi 

khách  buôn  đều  mang  theo  trân  bảo  cực  quý  giá,  cùng  nhau  đi  qua  con 

đường  hiểm  nghèo ấy. Mọi  người  vốn dè  dặt cẩn  thận, sợ gặp phải oán  tặc 

cướp  đoạt  tài  bảo  của  mình,  tổn  hại  tánh  mạng  mình.  Ngay  trong  lúc  mọi 

người hồi hộp tiến bước, trong số ấy chợt có một người xướng như thế này:  

-  Các  thiện  nam  tử!  Hiện  thời  chúng  ta  đang  tiến  vào  một  con  đường 

nguy hiểm vô cùng, nhưng mọi người chớ sanh lòng hoảng sợ, hoảng sợ vô 

ích. Ngay trong  lúc  này,  mọi người các vị  chẳng còn cách  nào khác, chỉ có 

cách nên nhất tâm nhất ý xưng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chỉ có 

Bồ Tát mới có thể giải cứu tai nạn cho chúng ta, khiến cho chúng ta an toàn 

vượt qua  con  đường  hiểm  này.  Bởi  lẽ,  vị  Quán  Thế  Âm  này  trong  thế  giới 

đây  thường  ban  sự  vô  úy  cho  chúng  sanh;  nếu  các  ông  thật  sự  có  thể  nhất 

tâm nhất ý xưng niệm danh hiệu Ngài, sẽ đều được giải thoát tất cả oán tặc 

trong tam thiên đại thiên thế giới này, chẳng bị tổn hại mảy lông. 

Các thương  nhân  nghe  nói  niệm Quán  Âm có  lợi  như thế,  ngay  lập tức 

bèn cùng thốt lên:  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát!”.  Do bởi xưng danh hiệu 

Ngài, ngay lập tức liền được thoát khỏi cái nạn oán tặc, tự do tự tại vượt qua 

con đường nguy hiểm đó. 

Cách để đối phó đạo tặc là chớ có quyết đấu cùng chúng, mà phải dùng 

đức để cảm hóa. Quyết đấu chẳng những không thể làm cho chúng hồi đầu 

mà chỉ càng làm cho chúng tăng thêm dũng khí ăn cướp. Đức hóa (cảm hóa 

bằng đức) mới thật sự khiến cho chúng hồi đầu, chẳng còn phá nhà cướp của 

nữa. Trong quá khứ, tại Trung Quốc có vị hòa thượng Hằng Thuận từng gặp 

phải đạo tặc, kẻ giặc trông thấy Ngài, câu đầu tiên gã nói là: “Đem tiền tài ra 

nộp!” Hòa Thượng Hằng Thuận vẫn ngồi yên tại chỗ, tên giặc cướp rất tức, 

rút  dao  kề  ngang  cổ  dọa:  “Nộp  hay  không  nộp?”  Hòa  thượng  Hằng  Thuận 

chẳng  nói câu  nào, dốc cạn túi cho tên cướp. Tên trộm cướp được tiền  liền 

lập tức chạy ra ngoài, lúc ấy hòa thượng Hằng Thuận mở miệng, chỉ quát hai 

chữ: “Mạn tẩu!” (Hãy chậm bước!) tựa  hồ tiếng sét nổ, tên cướp nghe thấy 

liền  bị  chấn  động,  đứng  đờ  người  ra,  thật  chẳng  dám  đi  nữa.  Lúc  đó,  hòa 

thượng Hằng Thuận bảo gã:  

- Người trong thế gian bất luận làm chuyện gì đều phải xét đạo lý, tiền ta 

cho  ngươi  đó  là  dùng  để  cúng  Phật,  nay  ngươi  cầm  đi,  lẽ  ra  phải  cảm  ơn 

Phật chớ! 

Tên trộm lúc đầu tưởng có chuyện gì quan trọng, nay nghe nói chỉ phải 

cảm ơn Phật, bèn sốt sắng  hướng  về Phật  cảm ơn, rồi  lập tức co chân chạy 

mất! Việc đã qua tưởng là xong, nhưng gã cướp về sau ăn trộm nơi khác, bị 

chánh phủ bắt được, lúc thẩm vấn, [nhân viên thuộc] cơ quan trị an hỏi gã:  

- Sao mày ăn trộm của người khác? Trước đây tiền của hòa thượng Hằng 

Thuận dường như cũng bị mày cướp lấy, sao tánh cướp vẫn không đổi vậy? 

Tên trộm nói:  

- Tôi chẳng hề ép Hòa Thượng lấy tiền, không tin, mấy thầy cứ đến hỏi 

Hòa Thượng coi! 

Khi  đó,  cảnh  sát  bèn  giải  tên  cướp  đến  đối  chất  với  Hòa  Thượng.  Hòa 

Thượng Hằng Thuận rất từ bi đáp:  

-  Gã  này  chẳng  ép  tôi  đoạt  tiền,  mà  là  tôi  tự  nguyện  cho  gã,  có  gì  để 

chứng  minh  hả?  Lúc  gã  sắp  bỏ  đi,  từng  hướng  về  Phật  cảm  ơn,  như  vậy 

chứng tỏ gã không có cướp lấy! 

Cảnh  sát  nghe,  biết  Hòa  Thượng  từ  bi,  không  kết  tội  gã  trộm  được, 

nhưng tên này phạm tội ở nơi khác rất nhiều, chẳng thể vì Hòa Thượng từ bi 

mà không kết tội gã, vẫn phải cho gã nếm mùi vị song sắt! Lúc sắp đi, Hòa 

Thượng Hằng Thuận cầm tay gã trộm bảo:  

- Lần trước anh tới đây, tôi rất thật tình, đem tất cả tiền bạc tôi có tặng 

anh  để  làm  anh  cảm  động,  khiến  cho  anh  từ  đây  chẳng  còn  trộm  cắp  nữa, 

nào  ngờ tôi đạo đức chẳng  đủ, chẳng cảm động được anh, khiến anh phạm 

phải phép nước, bị quốc pháp trừng phạt, ngoài việc hổ thẹn, tôi còn biết nói 

gì đây! 

Tên  trộm  ấy  bị  nhốt  vào  ngục  rồi,  mỗi  lần  nghĩ  đến  những  lời  Hòa 

Thượng Hằng Thuận nói với mình, trong lòng cảm thấy áy náy chẳng thể nói 

ra. Bởi thế, đau khổ hạ quyết tâm, phát thệ từ nay trở đi không ăn trộm nữa. 

Sau  khi  ra  khỏi  ngục,  người  thứ  nhất  gã  muốn  gặp  chính  là  Hòa  Thượng 

Hằng Thuận, bày tỏ cùng Ngài từ nay trở đi quyết chẳng làm những chuyện 

như vậy nữa, thỉnh cầu Hòa Thượng chứng minh cho con được sám hối, nhờ 

vậy trở thành một con người tốt! 

Ở Dương Châu quê tôi cũng có một câu chuyện từa tựa như vậy: Có một 

vị cư sĩ tin Phật, trong  nhà có tất cả  mười bảy  người, trong  lúc ấy bọn  đạo 

tặc đang lộng hành ở quê nhà không ngớt, bọn họ nghĩ không còn cách nào 

khác để né tránh cơn tai nạn này, lúc đó chỉ còn biết tin tưởng Quán Âm, cả 

nhà xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Có một buổi tối vị cư sĩ ấy mộng thấy 

đức Quán Âm bảo mình:  

- Cả  nhà  ngươi  thành  khẩn  trì  niệm  thánh  hiệu  như  thế,  thật  là  khó  có, 

thế nhưng ngoại trừ mười sáu người đương nhiên nhờ đó thoát khỏi kiếp nạn 

này, bản thân ngươi chẳng thể tránh khỏi tai nạn này là do định nghiệp khó 

tránh  khỏi.  Ngày  mai  cướp  đến  nhà,  trong  số  đó  có  gã  Vương  Ma  Tử  đời 

trước ngươi từng đâm gã mười sáu đao, bây giờ do nhân duyên hội hợp, tất 

nhiên  ngươi  bị  Vương  Ma  Tử  chém  mười  sáu  đao,  nhưng  do  ngươi  chân 

thành nên có thể thoát khỏi tai nạn này. 

Đến ngày hôm sau, cư sĩ bảo người nhà núp vào chái nhà xong, tự mình 

chuẩn  bị  một  bàn  tiệc  ê  hề  để  chiêu  đãi  Vương  Ma  Tử.  Ngày  hôm  ấy,  quả 

nhiên Vương Ma Tử đến nhà, vị cư sĩ bèn hỏi:  

- Ngài có phải là Vương Ma Tử hay không? Nếu đúng là ngài, đời trước 

tôi thiếu nợ ngài mười sáu đao, đời này xin trả nợ, chẳng qua tôi mong ngài 

trước hết ăn bữa cơm này rồi chém tôi mười sáu đao để kết thúc mối oan trái 

giữa chúng ta. 

Vương Ma Tử nghe vậy cảm thấy rất kỳ quái, bèn hỏi ngay:  

- Làm sao ngươi biết tên tuổi ta? 

Cư sĩ đáp:  

- Tôi  là  người  tin tưởng đức Quán  Âm, trong  mộng  Bồ  Tát bảo cho tôi 

biết mối quan hệ trong quá khứ giữa tôi và ngài. 

- Đã  là  nhân  quả  báo  ứng,  mảy  may  chẳng  sai,  quá  khứ ngươi  chém  ta 

mười sáu đao, hiện tại ta chém lại ngươi mười sáu đao, giết qua, giết lại như 

vậy, oan trái của chúng ta bao giờ mới hết. Đã vậy, chẳng bằng bây giờ coi 

như mối oan trái đã kết thúc. 

Vương Ma Tử nói như vậy xong, liền giở sống đao chém vào thân cư sĩ 

mười sáu  nhát, để trả đũa  mười sáu  nhát đao trong quá khứ. Cư sĩ đã thoát 

khỏi kiếp nạn ấy, mối oan cừu giữa họ đã kết thúc. 

Bởi thế, đúng là niệm Quán Thế Âm Bồ Tát có điểm hay! Như hai người 

vốn là oan gia, nay trở thành bạn bè rất tốt; như vốn là đạo tặc, lại biến thành 

người  rất  lương thiện.  Phải biết  đấy đều  là sự cảm  ứng chẳng thể  nghĩ  bàn 

của Quán Âm Bồ Tát. 



---o0o--- 



1.1.2.2.1.2. Tổng kết thần lực 



Chánh kinh:  

 Vô  Tận  Ý!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  oai  thần  chi  lực,  nguy 

 nguy như thị! 

無盡意。觀世音菩薩摩訶薩威神之力。巍巍如是。 

 (Này  Vô Tận Ý! Sức oai thần của Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha  Tát vòi 

 vọi như thế). 



Nói đến đây, đức  Phật  lại tổng  kết bốn  nạn. Phật  gọi Vô  Tận Ý  để bảo 

cùng  Bồ  Tát:  Sức  oai  thần  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  đương 

nhiên là vòi vọi vĩ đại như thế, sao chẳng thành khẩn niệm Quán Thế Âm Bồ 

Tát?  “Nguy nguy”  nghĩa là có dáng vẻ cao lớn, hình dung nguyện lực, bi trí 

v.v…  của  Bồ  Tát rộng  lớn  vô  biên,  có  thể  độ  thoát  vô  biên  tai  nạn  và  khổ 

ách của chúng sanh. 



---o0o--- 



1.1.2.2.2. Năng ly tam độc  

(Lìa khỏi ba độc) 

1.1.2.2.2.1. Chánh minh ly độc (Nói rõ về lìa ba độc) 



Chánh kinh:  

 Nhược hữu chúng sanh đa ư dâm dục, thường niệm cung kính Quán 

 Thế  Âm  Bồ  Tát,  tiện  đắc  ly  dục.  Nhược  đa  sân  khuể,  thường  niệm  cung 

 kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly sân. Nhược đa ngu si, thường niệm 

 cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện đắc ly si. 

若有眾生。多於淫欲。常念恭敬觀世音菩薩。便得離欲。若多瞋恚

。常念恭敬觀世音菩薩。便得離瞋。若多愚癡。常念恭敬觀世音菩薩

。便得離癡。 

 (Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  dâm  dục,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế 

 Âm Bồ Tát liền được lìa dục. Nếu nhiều nóng giận, thường niệm cung kính 

 Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa giận. Nếu nhiều ngu si, thường niệm cung 

 kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa si). 



Bảy nạn vừa kể trên tuy có thể nói là phiền não bên trong, nhưng nhìn từ 

mặt biểu hiện, rốt ráo vẫn thuộc về ngoại cảnh. Ba độc hiện đang được giảng 

đây  mới  thực  sự  thuộc  về  nội  tâm,  mà  cũng  là  những  phiền  não  trọng  yếu 

trong tâm chúng sanh. Tất cả phiền não của chúng sanh nếu nói trên phương 

diện số lượng là vô lượng, vô biên, nhiều như vi trần, như cát vậy; mà hình 

trạng của phiền  não cũng cực  vi  tế, sâu  xa, chẳng dễ biết được. Chẳng qua 

nói  thô thiển cho dễ  hiểu thì chẳng  ngoài  ba độc phiền  não, chúng chính  là 

căn  bản  của  hết  thảy  phiền  não;  bởi  vô  lượng  vô  biên  phiền  não  đều  từ ba 

thứ này sanh ra. Người tu học Phật pháp nếu có thể viễn ly tam độc thì cũng 

sẽ  giải  trừ  được  các  phiền  não  khác.  Do  đây  có  thể  thấy:  Muốn  đoạn  trừ 

phiền  não thì chủ  yếu  là đoạn trừ ba độc căn bản phiền  não. Bởi thế, phẩm 

này đặc biệt đề cập ba độc, dạy rõ cho chúng ta phương cách thật sự viễn ly 

Tam Độc. 

Tam  Độc  là  ba  phiền  não  tham,  sân,  si.  Vì  sao  ba  phiền  não  ấy  gọi  là 

Tam Độc? Là vì trong những hoạt động của thân tâm, ba thứ này thường gây 

độc hại cho người tu hành, khiến cho hành nhân chẳng thể tấn tu đúng pháp. 

Như người bị rắn độc  hoặc rồng độc cắn phải, sẽ có nguy cơ sanh  mạng tử 

vong, chẳng thể tiếp tục sống còn. Tam Độc cũng giống như thế, cũng có thể 

gây  độc  hại  cho  Pháp  Thân  Huệ  Mạng,  khiến  Pháp  Thân  chẳng  thể  tăng 

trưởng,  Huệ Mạng không cách  nào khai triển. Bởi thế  gọi chúng  là Độc; tự 

độc, độc người, đúng là đáng chán sợ. Phẩm Sư Tử Hống kinh Niết Bàn có 

câu:  “Độc trung chi độc, bất quá tam độc” (Độc nhất trong các độc, không 

gì bằng Tam Độc). Bởi thế, chất độc trong thế gian chẳng phải là thứ chúng 

ta nên sợ, Tam Độc độc nhất trong các độc mới đúng là thứ khiến con người 

sợ hãi. Bởi vậy, người tu học Phật pháp chủ yếu phải đoạn trừ ba độc. 

Xin hãy xem kinh Quán Âm chép:  “Tịnh ư tam độc căn, thành Phật đạo 

 vô  nghi” (Thanh  tịnh  ba  độc  căn,  thành  Phật  đạo  chẳng  nghi).  Hành  giả  tu 

học Phật pháp nếu có thể đoạn trừ được cội rễ ba độc thì chẳng những chứng 

được  quả  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  không  thành  vấn  đề,  ngay  cả 

chuyện  hoàn  thành  Phật  quả  tối  cao  cũng  chẳng  còn  là  nghi  vấn  nữa.  Bởi 

thế, đoạn trừ ba độc phiền não chính là vấn đề trọng yếu duy nhất của chúng 

ta. Ba độc như rễ cây, nhổ được rễ thì cành lá tự nhiên khô héo, bởi lẽ công 

năng của cội rễ đã mất rồi. Bởi thế tu hành đoạn phiền não phải hạ thủ từ căn 

bản. Chính vì thế, kinh này chỉ giảng về những căn bản phiền não trọng yếu. 

Danh  xưng  của  ba  độc  phiền  não,  trong  kinh  có  lúc  chỉ  gọi  đơn  độc  là 

tham,  sân,  si;  có  khi  gọi  kép  là  tham  dục,  sân  khuể,  ngu  si.  Kinh  này  cũng 

dùng tên kép để thuyết minh. Để giải thích tên kép, cổ đức đã phân biệt như 

thế này:  

-  “Tự ái vi dục, ái tha vi dâm”  (Yêu chính mình là dục, yêu người khác 

là dâm): Con người và hết thảy chúng sanh không ai chẳng tự yêu mến chính 

mình. Yêu đắm sanh mạng và thân thể của chính mình, muốn cho sanh mạng 

của chính  mình được sanh tồn, đó  gọi  là  Dục. Trong  hiện thực thế  gian, sự 

yêu thương giữa nam nữ, đôi bên yêu thương hành dâm, đó gọi là Dâm. 

-  “Tự phẫn vi khuể, phẫn tha vi sân”  (giận bực chính mình là Khuể, giận 

người  khác  là Sân): Nếu con  người bực tức chính  mình,  tự  mình đột  nhiên 

nhiếc mắng mình, đó gọi là Khuể. Nếu giận dỗi người khác, nói chung thấy 

người khác sai trái, chán chường, ghét bỏ người khác, đó gọi là Sân. 

-  “Tự hoặc vi Ngu, hoặc tha vi Si”   (tự  mình  mê  hoặc  là Ngu,  mê  hoặc 

người khác là Si): Tự mình làm mình mê muội, rõ ràng chẳng phải như vậy 

cứ  khăng  khăng  cho  là  như  vậy,  đó  gọi  là  Ngu.  Dùng  những  phương  pháp 

bất chánh đáng mê hoặc người khác, khiến người khác lạc vào mê cung, đó 

gọi  là Si. Tuy căn cứ trên  hai phương diện  mình  và  người để  giải  thích tên 

kép của ba độc, nhưng thật ra đó đều là căn bản phiền não trong nội tâm của 

chúng sanh. 

Để đối trị Tam Độc phiền não, với mỗi thứ có những phương cách khác 

nhau: như chúng sanh nhiều tham tu Bất Tịnh Quán, chúng sanh nhiều sân tu 

Từ  Bi Quán, chúng sanh  nhiều si tu Nhân  Duyên Quán.  Bất  luận Đại Thừa 

hay  Tiểu  Thừa  đều  giống  như  vậy.  Thế  nhưng,  tuy  Bất  Tịnh  Quán,  Từ  Bi 

Quán, Nhân Duyên Quán là những pháp môn tối thượng để đối trị Tam Độc, 

chúng sanh bình phàm chẳng dễ  gì tu được. Tu chẳng đúng pháp thì chẳng 

những  không  thể đoạn  Hoặc, trái  lại phiền não càng tăng trưởng. Đức  Phật 

đại từ đại bi mở riêng một pháp môn phương tiện dạy chúng sanh tham dục, 

sân khuể, ngu si nặng nề nếu chẳng thể tu Bất Tịnh Quán v.v… thì hãy nên 

thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, cũng có thể viễn ly ba độc. 

Đến  đây,  ắt  có  kẻ  sẽ  đâm  ra  hoài  nghi:  Thông  thường,  đoạn  phiền  não 

phải  có  trí  huệ,  chẳng  có  trí  huệ  làm  sao  đoạn  được  phiền  não?  Nếu  đã  là 

như vậy, vì sao ở đây lại  nói  là xưng danh Quán  Âm  Bồ Tát bèn có thể  lìa 

khỏi  ba  độc?  Ở  đây,  phải  chú  ý  hai  chữ   “thường  niệm”   trong  kinh  này. 

Thường niệm là chánh niệm, nhờ đó có thể nhận hiểu phiền não tánh vốn là 

Không. [Khi đã hiểu tánh của phiền não vốn là Không] thì an trụ trong phiền 

não  chính  là  trụ  vào  Thật  Tế.  Lý  thể  của  Thật  Tế  không  Năng,  không  Sở, 

niệm  tánh  thanh  tịnh.  Chánh  niệm  như  thế  chẳng  phải  là  trí  huệ  ư?  Lìa  bỏ 

điều  này,  biết  còn  tìm  cầu  trí  huệ  ở  đâu  nữa?  Trí  huệ  này  chẳng  lìa  phiền 

não, há còn gì để lìa phiền não? Nếu dùng riêng trí huệ để đoạn phiền não sẽ 

thành ra có “trí huệ đoạn trừ phiền não” và “phiền não bị đoạn trừ” đối lập 

nhau. Nếu  như vậy, chẳng  những phiền  não chẳng thể đoạn trừ,  mà trí  huệ 

cũng trở thành phiền não, sao còn gọi là “trí huệ đoạn Hoặc” được nữa? Bởi 

thế,  biết  rằng:  Ngay  chính  nơi  Chánh  Niệm  là  trí  huệ.  Vì  thế,  nếu  có  thể 

thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát chính  là  có  thể  dùng  chánh 

niệm để trừ khử ba độc. Đó là đức Phật vì chúng sanh đặc biệt khai thị riêng 

một đạo dễ hành. 

Trong  thế  gian  này,  có  một  loại  chúng  sanh  tâm  dâm  dục  nặng  nề  vô 

cùng,  đặc  biệt  là  rất  nhiều  dâm  dục.  Tuy  đây  là  điều  chúng  sanh  ưa  thích, 

nhưng nó gây ra hậu hoạn vô cùng. Bởi thế, bậc hiền thánh thế gian hoặc bậc 

xuất thế đại thánh đều đặc biệt chú trọng điều này, răn dạy con người chúng 

ta bằng nhiều phương cách, khiến cho chúng ta hết sức kiêng dè chuyện này. 

Như bài văn Đoạn Dục của Ngụy Văn Đế có câu:  “Thủ ác mạc như sắc dục, 

 dị phạm đa thị tà dâm” (Điều ác đứng đầu không gì bằng sắc dục, dễ phạm, 

đa phần là tà dâm). Lại như thế gian thường hay nói:  “Vạn ác, dâm vi thủ”  

(Trong muôn điều ác, dâm đứng đầu) cho thấy rõ lỗi họa của dâm. Kinh Phật 

quở trách sắc dục lại càng kịch liệt hơn, như nói sắc dục hại người còn hơn 

mãnh thú, nước lũ, cho thấy lỗi hại của dâm dục rất nặng nề. 

Dâm  dục  là  chuyện  nam  nữ  đều  có,  chẳng  phải  là  riêng  một  giới  nào. 

Bởi thế, quở trách sắc dục là phải quở trách cả nam lẫn nữ như nhau; nhưng 

thời cổ Ấn Độ trọng nam khinh nữ; hơn nữa, đối tượng thuyết pháp của đức 

Phật đa phần là nam giới, bởi thế khi kinh nhắc đến tội ác của dâm dục, đại 

đa  số  quy  tội  nữ  giới;  như  kinh  Quở  Trách  Sắc  Dục  (Ha  Dục  Kinh)  chép: 

 “Nữ sắc giả, thế gian già tỏa, phàm phu luyến trước, vị năng tự bạt. Nữ sắc 

 giả, thế gian trọng hoạn, phàm phu nhân chi, chí tử vị miễn. Nữ sắc giả, thế 

 gian  suy  họa,  phàm  phu  tao  chi,  vô  ách  bất  chí.  Hành  giả  ký  đắc  ly  chi, 

 nhược phục cố niệm, thị tùng địa ngục xuất, hoàn phục tư nhập” (Nữ sắc là 

gông cùm của thế gian, phàm phu đắm luyến chẳng thể tự dứt. Nữ sắc là tai 

hoạn  nặng  nề  trong  thế  gian,  vì  đó  phàm  phu  đến  nỗi  chẳng  tránh  khỏi  cái 

chết.  Nữ sắc  là  suy  họa  của  thế  gian,  phàm  phu  gặp  phải  thì  không  tai  ách 

nào chẳng  gặp. Hành  giả đã lìa được rồi, nếu còn đoái tưởng, thì  là ra khỏi 

địa  ngục  lại  nghĩ  trở  vào).  Từ đoạn kinh  văn  này có thể  thấy  là  họa  hại  nữ 

sắc rất lớn; nhưng đứng trên lập trường khác mà nói, đem nữ sắc đổi thành 

nam sắc thì họa hoạn của nam sắc cũng rất lớn, chẳng phải vậy sao? Bởi thế, 

chẳng thể quy lỗi một bề cho nữ giới được! 

Trong kinh luận lại thường nói như thế này: Trong hết thảy các thứ suy, 

nữ suy là lớn nhất; trong hết thảy bệnh, nữ bệnh là nặng nhất; trong hết thảy 

trói buộc, nữ hệ (sự trói buộc bởi nữ giới) là bền chắc nhất. Nếu ai thật sự bị 

gông  xiềng  nữ sắc  ràng  buộc,  muốn  giải  thoát  khỏi  cô  ta,  thật  rất  khó  vậy! 

Bởi  thế,  từ  cổ  đến  nay,  chẳng  biết  bao  nhiêu  người  chìm  đắm  trong  đó, 

không thể tháo ra được; chính là vì đàn bà ràng buộc bền chắc. Phật, Bồ Tát 

dạy  chúng  ta:  Rắn  độc,  đao,  lửa,  sấm,  chớp,  sét,  tuy  nói  là  hung  tàn  chẳng 

nên  tiếp  xúc,  nhưng  vẫn  còn  có  thể  tạm  thời  thân  cận,  chỉ  có  nữ  nhân  keo 

kiệt,  ghen  ghét,  sân  hận,  siểm  trá,  quỷ  quái,  bẩn  thỉu,  ưa  tranh  giành,  dâm 

dục  thì  tuyệt  đối  chẳng  nên  thân  cận  một  chút  nào  hết.  Nếu  như  thân  cận, 

quý vị sẽ mắc họa hoạn, chẳng thể nói gì được nữa. Nói nghiêm trọng hơn, 

dâm  dục  là  căn  bản  của  các  sanh  tử.  Do  dâm  dục  giúp  cho  lòng  yêu  đắm 

phát khởi, khiến cho chúng sanh sống chết liên tục. 

Nói theo hiện thực của người thế gian thì tuyệt đối chẳng thể tránh khỏi 

dâm dục, chỉ cần trong thế gian có nam nữ sai khác, tất nhiên phải tạo thành 

quan  hệ  vợ chồng. Đã có vợ chồng kết  hợp, sao không khỏi phát sanh dâm 

dục? Sở dĩ Phật đôi ba lượt quở trách sắc dục, chính là muốn chúng ta chẳng 

suốt ngày đắm chìm trong dâm dục chẳng thể tự thoát, cũng như chẳng gây 

tạo những hành vi tà dâm phi lễ. Bởi thế, đối với người tại gia học Phật, vợ 

chồng kết hợp chánh đáng, Phật chẳng cấm ngăn hoàn toàn. Nếu đắm chìm 

quá  phận  trong  chuyện  đó,  chẳng  những  thân  thể  mình  bị  tổn  hại,  mà  sự 

nghiệp của mình cũng bị bỏ phế, đấy thật là bất trí nặng nề. Xem gương đế 

vương,  tể  quan,  anh  hùng,  hào  kiệt  thời  cổ,  bị  thân  bại  danh  liệt,  khuynh 

quốc,  táng  gia,  chẳng  biết  bao  nhiêu  người,  vẫn  chẳng  đáng  cho  chúng  ta 

kiêng dè hay sao? Huống nữa, dâm dục là nguồn gốc các khổ, là gốc chướng 

đạo, bởi thế đức Phật nghiêm khắc cấm ngặt. 

Tuy  nói  hết  thảy  chúng  sanh  đều  do  dâm  dục  mà  có  tánh  mạng,  nhưng 

con người rất dễ phạm phải căn bệnh này. Bởi lẽ, dâm dục là bẩm sanh, cũng 

như  Nho  Gia  nói   “tham  sắc,  tánh  dã”   (tham  sắc  chính  là  tánh  vậy,  ý  nói: 

Tham sắc thuộc về bản tánh), muốn chẳng phạm rất khó. Nhưng nếu chúng 

ta luôn luôn giữ cái tâm ngăn dè, kiêng sợ, coi dâm dục là bất tịnh nhất mà 

cũng  là  điều  đáng  sợ  nhất  thì  dục  niệm  của  quý  vị  sẽ  nhạt  bớt,  thậm  chí 

chẳng khởi. Rất nhiều kẻ do dâm dục mà tạo thành bi kịch, nguyên nhân căn 

bản  là do chẳng biết sợ, cho dâm dục  là chuyện  nhân sinh đáng  nên  hưởng 

thọ, có  gì  mà chẳng  thể phát sanh quan  hệ tánh dục? Do  một  niệm  lầm  lạc 

đó,  tạo  thành  đại  họa  chung  thân,  câu  nói:   “Nhất  thất  túc  thành  thiên  cổ 

 hận” (Một lần lầm lỡ một lần đủ tạo thành nỗi hận thiên cổ), chính là nói về 

ý này. Nếu hành giả tu học Phật pháp tham đắm dục lạc sẽ không cách nào 

tiến được. Bởi thế, phải biết sắc dục là họa hoạn, tận lực lập cách tránh né, 

chẳng  nên  tiếp  cận  nhiều  với  người  khác  phái,  thì  vấn  đề  sẽ  tự  nhiên  giảm 

thiểu. 

Bất quá, nếu thật sự muốn ly dục hoặc tuyệt dục thì phải xem tâm niệm 

của  chúng  ta  trong  lúc  ấy  như  thế  nào,  nếu  tâm  niệm  hướng  theo  phương 

diện  khác,  tự  nhiên  sẽ  khó  bị  dục  niệm  lôi  kéo.  Nếu  như tâm  niệm  đặt  nơi 

thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, luôn nhất tâm xưng niệm Quán Âm Bồ Tát, chỉ 

có  mỗi  chánh  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát,  không  còn  tạp  niệm  nào  khác  trong 

tâm, tự nhiên sẽ được Bồ Tát cảm ứng, khiến cho dục niệm của quý vị băng 

tiêu.  Cũng  như  nếu  quý  vị  có  thể  coi  một  người  con  gái  trước  mặt  chẳng 

phải là một phụ nữ bình thường mà là Quán Âm Bồ Tát thị hiện thì cũng có 

thể lập tức trừ được dục niệm trong tâm. 

Tương truyền, trong quá khứ có một hành giả, đột nhiên dục niệm xung 

động,  muốn  chung  chạ  bậy  bạ  cùng  một  người  phụ  nữ.  Cô  gái  đó  yêu  cầu 

ông ta đem bức họa Quán Âm Bồ Tát treo trên đầu giường, rồi mới đáp ứng 

đòi  hỏi  của  ông  ta.  Ngay  trong  lúc  ấy,  vị  hành  giả  tỉnh  ngộ,  biết  đó  chẳng 

phải  là  chuyện  nên  làm,  từ  đó  bèn  xa  lìa  dục  niệm.  Đức  Phật  biết  rõ  gốc 

bệnh  chúng  sanh  tại  đâu  nên  đặc  biệt  chỉ  dạy :  “Thường  niệm  cung  kính 

 Quán Thế  Âm Bồ Tát, liền được  lìa dục”.   Trong câu  này, khẩn  yếu  nhất  là 

hai  chữ   “thường  niệm” .  Thật  sự  phải  làm  như  dùi  cây  lấy  lửa,  như  gà  ấp 

trứng,  mỗi  một  sát-na  đều  chẳng  ngưng  nghỉ  niệm  thì  mới  phát  sanh  công 

hiệu. Nếu như lúc niệm lúc không, khó lòng đạt được hiệu quả. 

Lại có một loại chúng sanh khác, tâm sân khuể nặng nề vô cùng, đặc biệt 

là hay nóng giận, có biện pháp nào để đối trị đây? Nói thông thường là phải 

tu  Từ  Bi  Quán,  bởi  Từ  Bi  đối  trị  sân  khuể.  Sân  khuể  là  đại  bệnh,  từ  bi  là 

pháp  dược,  uống  vào  hiệu  quả  đặc  biệt  phi  thường.  Chẳng  cần  biết  quý  vị 

tâm  sân  khuể  lớn  nặng  đến  đâu,  chỉ  cần  tu  hành  Từ  Bi  Quán  đúng  pháp, 

không ai chẳng trị được tận gốc sân khuể. Nói về mặt phương tiện, nếu như 

có thể  “thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát, liền được lìa dục”.   

Đại  từ  đại  bi  là  điều  đặc  sắc  lớn  nhất  của  Quán  Âm  Bồ  Tát,  bởi  lẽ 

thường  xưng  niệm  Ngài,  thường  tương  ứng  với  lòng  từ  bi  của  Bồ  Tát,  tự 

nhiên chẳng thể khởi lên sân tưởng. Thử xem bất luận người nào nóng giận 

đến đâu, cứ  hễ  vừa  niệm thánh  hiệu Quán Âm  Bồ Tát, tánh  nóng  lớn  bằng 

trời cũng tiêu mất. Đây là phương pháp đơn giản nhất lại dễ thực hành nhất. 

Nếu lúc quý vị nổi nóng, chẳng ngại gì mà không áp dụng thử xem, bảo đảm 

quý vị thấy hiệu quả đặc biệt phi thường. Đừng nói là thường xưng niệm trừ 

được sân, có lúc quán thánh dung từ hòa đoan nghiêm của Ngài cũng có thể 

khiến cho tánh nóng của quý vị không cách chi phát khởi được. Bởi lẽ, đối 

diện  thánh  dung  từ  hòa,  biết  mình  nổi  nóng  chẳng  có  nghĩa  lý  gì  cả.  Đức 

Phật  biết  rõ  tâm  lý  chúng  sanh,  muốn  cho  chúng  sanh  đừng  phát  sanh  sân 

khuể,  nên  đặc  biệt  dạy  các  chúng  sanh  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát. 

Sân  khuể  là  một  hiện  tượng  tâm  lý  bất  bình  thường,  bạo  ác  nhất  trong 

tâm  chúng  sanh,  một  khi  nó  phát  khởi  tác  dụng,  tác  hại  rất  nghiêm  trọng. 

Kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Nhất niệm sân khuể khởi, chướng bách pháp minh 

 môn”,  kinh Đại Tập nói:  “Nhất khởi sân, nhất thiết ma quỷ đắc tiện” (Một 

niệm sân dấy lên, hết thảy ma quỷ được dịp thuận lợi), ý nói: Người tu hành 

vốn có thể phát sanh bách pháp minh môn, nhưng vì một niệm sân khuể nên 

các  pháp  ấy  bị  ngăn  trở  chẳng  sanh  được.  Ma  quỷ  vốn  chẳng  có  cách  nào 

nhiễu loạn được hành giả, chỉ vì một niệm sân dấy lên, ma quỷ bèn nắm lấy 

cơ hội đó, gây nên nhiễu loạn, khiến quý vị không cách gì tấn tu được. Hãy 

nghĩ coi sân khuể ảnh hưởng đến người tu hành có rộng lớn hay chăng? Lại 

nói  về  người bình phàm, nếu  như tâm sân  khuể  lớn  lao, động  một chút bèn 

nổi nóng, nhỏ thì đánh đập người khác, lớn thì tước đoạt tánh mạng người ta. 

Thế gian phát sanh rất nhiều bi kịch đều là do một niệm sân tâm chẳng nín 

nhịn được mà ra, bởi thế Phật pháp cho rằng sân khuể là điều chớ nên có. 

Đương  nhiên  nguyên  nhân  sanh  khởi  sân  khuể  rất  nhiều,  có  chút  gì 

chẳng vừa ý, bèn có thể nổi nóng liền; bởi thế, trong hiện thực thế gian khắp 

nơi chống trái, tàn độc. Thế nhưng, có lúc Phật pháp đem các loại sân khuể 

quy nạp thành ba thứ như sau:  



1) Thuận lý sân:  



Nghĩa là chính mình chẳng phải là kẻ có tội, cũng chẳng vì ác ý mà phê 

bình người khác, càng chẳng có chỗ nào sai trái đối với người khác, bất ngờ 

bị người ta lăng nhục, bị người ta chửi rủa dữ dằn, bị người ta hủy báng, bị 

người ta phá hoại, thậm chí vô tình ẩu đả. Trong những tình huống ấy, bất cứ 

người có tu dưỡng nào cũng khó thể chẳng nổi nóng. 

Sự nổi nóng đó, xét theo tình lý, có thể chấp nhận được, cũng có thể nói 

là  hợp  tình,  hợp  lý,  nên  gọi  là  Thuận  Lý  Sân;  nhưng  đứng  trên  lập  trường 

Phật pháp  mà  nói,  nổi  nóng  như vậy  vẫn chưa phải  là cần thiết. Bởi  lẽ, tuy 

vô duyên  vô cớ bị chửi  rủa, đánh đập,  nhưng  nếu  nhẫn  nhịn được thì  nhẫn 

vẫn  là  hơn. Nếu  như biết  người đánh chửi quý  vị cũng chẳng phải  là chính 

họ muốn làm vậy, mà là do bị phiền não sai khiến, chính họ cũng chẳng tự 

chủ  được,  ta  nổi  nóng  với  họ  làm  gì?  Nghĩ  được  như  thế,  chẳng  những 

không nổi nóng với họ, mà còn thông cảm cho họ nữa, biết họ đáng thương. 

Như thế sẽ hóa khí dữ thành cát tường, đây - kia thân tâm an nhiên. 



2) Phi lý sân:  



Tức là về căn bản chẳng có nguyên nhân gì, vô duyên vô cớ đùng đùng 

nổi  giận. Như có  những  người  vốn rất tốt, chưa từng bị ai  xâm phạm, cũng 

chưa  gặp  nghịch  cảnh  nhiễu  loạn,  thế  mà  đột  nhiên  nổi  giận  bừng  bừng 

khiến  người  khác  chẳng  biết  nguyên  do.  Hiện  tượng  này  chẳng  những 

thường  thấy  nơi  những  người  bình  thường  ngoài  xã  hội,  ngay  trong  những 

hành  giả  nhà  Phật  cũng  chẳng  hiếm  thấy.  Như  có  hành  nhân  tu  biệt  cư  đã 

lâu, tự nấu cơm ăn, căn bản là không có người thứ hai nào nhiễu loạn, nhưng 

ngẫu nhiên gặp phải ngày mưa, củi ướt chẳng nhóm được lửa, bởi thế bèn áo 

não, phẫn nộ, thậm chí giận không thèm ăn cơm nữa! Phải biết đó là giận phi 

lý. 

Nói  theo  Phật  pháp,  giận  như  vậy  càng  chẳng  nên,  nóng  giận  có  đối 

tượng còn chấp nhận được; tự mình giận mình, về lý nói sao cho thông? Bất 

quá  là tự  mình  chọc  ghẹo  mình đó thôi. Còn  như giận không thèm ăn cơm 

nữa, thử hỏi có  ích  gì cho  mình  hay chăng? Vì đâu  mình phải tự  mình  làm 

khổ  mình  như  thế?  Bởi  thế,  đức  Phật  càng  nghiêm  khắc  quở  trách  Phi  Lý 

Sân để chúng ta đừng có giận hờn vô lý. 



3) Đấu Tránh Sân:  



Tức  là  lúc  năm  ba  người  bạn  tốt  cùng  thảo  luận  vấn  đề,  ban  đầu  đàm 

luận  tâm  đầu  ý  hợp  lắm,  nhưng  một  lúc  sau,  do  tôi  nói  đằng  này,  anh  nói 

đằng kia, ai nấy giữ ý kiến riêng, ai nấy cho thế này là đúng, thế kia là sai, 

không ai nhường ai, bởi thế cãi nhau đỏ mặt tía tai, thậm chí cãi lộn ầm ĩ cả 

lên. Đó gọi là Đấu Tránh Sân. Tình hình này trong thế gian hiện thời đâu đâu 

cũng thấy. Thật ra, bất tất phải sân khuể. Phải biết rằng: Bất luận tranh luận 

vấn  đề  gì,  nói  chung  là  chân  lý  càng  bàn  sẽ  càng  sáng,  cớ  gì  cứ  phải  tranh 

luận không cần thiết? Cớ gì cứ phải vì đó mà nổi nóng bừng bừng? 

Tranh  luận chẳng đúng  nghĩa  lý  như thế chẳng  mảy  may có  ý  nghĩa  gì, 

đánh mất tình bè bạn lại càng chẳng đáng chi! Bởi thế vì giận  mà tranh, do 

tranh  nên  giận  đều  là  chuyện  không  nên.  Hãy  thử  nghĩ  xem:  Để  thảo  luận 

một  vấn  đề,  rốt  cuộc  lửa  giận  bốc  cao  đến  ba  trượng,  khiến  cả  mình  lẫn 

người  đều  cảm  thấy  bất  an,  sao  lại  khổ  thế?  Vì  thế,  Phật  pháp  cũng  chẳng 

cho sân khuể là đúng, mà cho rằng phải nên ngăn dứt. 

Hết  thảy  sân  khuể  chẳng  ngoài  ba  thứ  ấy,  nhưng  bất  cứ  loại  nào  cũng 

đều bất hảo, đừng để cho nó tiếp tục sanh khởi, phải biết sân khuể có hại rất 

lớn,  như  nói:   “Khởi  nhất  niệm  chi  sân,  năng  thiêu  tận  Bồ  Đề  chi  chủng” 

(khởi một niệm sân, thiêu sạch hạt giống Bồ Đề). Bởi thế, Sân là căn bản để 

đánh  mất  Phật  pháp,  là  nhân  duyên  đọa  ác  đạo,  là  oan  gia  của  pháp  lạc,  là 

đại tặc đối với thiện tâm, chẳng những hành giả tu học Phật pháp chẳng nên 

khởi sân, ngay cả những người bình phàm cũng chẳng nên khởi sân. Nếu lúc 

sân khuể phát động, quý vị lập tức xưng niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ 

Tát sẽ lìa xa được sân ấy. Liên quan đến vấn đề này, có một câu chuyện thực 

như sau:  

Trong quá khứ, ở Trung Hoa có tiên sinh Cao Phiên, thông duệ, học giỏi 

vô cùng. Năm mười bốn tuổi đã đậu Tú Tài. Đến tuổi nhược quan (20 tuổi), 

cưới cô họ Phàn, tên là Giang Thành làm vợ. Cô này tuy xinh đẹp như hoa, 

nhưng  tánh  tình  bạo  ác.  Bởi  thế,  chàng  Tú  Tài  có  phần  sợ  hãi  cô  ta,  mang 

nỗi khổ chẳng nói ra được, đến nỗi thân thể ngày càng suy nhược. Về sau, bà 

mẹ  vợ  biết  được,  chẳng  chịu  nổi  hành  vi  con  gái  mình,  rất  thông  cảm  với 

chàng  rể,  nhưng  không  có  cách  nào  khác,  chỉ  đành  cầu  khẩn  Quán  Âm  Bồ 

Tát. 

Do nhạc mẫu kiền thành, một đêm Bồ Tát báo mộng cho bà:  

- Kiếp trước con gái bà  là con chuột Trường Sanh được tăng  nhân  nuôi 

trong một ngôi chùa. Đời trước con rể bà từng đọc sách ở chùa đó, lỡ tay đùa 

bỡn làm chết con chuột Trường Sanh đó, nên đời này phải báo ứng, con bà 

chẳng hành hạ chàng rể héo hắt thì chẳng thôi, không có cách nào cứu được. 

Nếu  thật  sự  muốn  cứu  con  rể  bà  chỉ  có  cách  chân  thành  niệm  phẩm  Phổ 

Môn. 

Nhạc mẫu được chỉ dạy như thế, chẳng những tự mình chân thành niệm, 

lại còn bảo cha mẹ chàng rể và cả nhà trì niệm. Thế nhưng kiền thành tụng 

niệm  đã  hơn  một  tháng,  chẳng  thấy  cảm  ứng  mảy  may;  tuy  vậy,  nhạc  mẫu 

tín tâm rất kiên định, chẳng những chính mình không ngừng niệm, còn buộc 

chàng rể phát tâm cùng niệm. 

Oan nghiệp của chính mình thì chính mình tự tiêu, do chàng Tú Tài cũng 

tham  gia  xưng  niệm,  chẳng  lâu  sau,  chợt  có  một  vị  lão  tăng  đi  đến.  Vị  lão 

tăng này chẳng những hiểu rõ nhân quả, lại còn tinh thông thuật xem tướng; 

bởi thế, rất nhiều người làng đến thưa hỏi lão tăng. Nàng Phàn Thị vợ chàng 

Tú Tài cũng đến hỏi lão tăng chỉ điểm bến mê cho nàng, lão tăng bèn lập tức 

bảo  nàng: “Chớ có sân!  Chớ có sân! Đời trước đã chẳng  giả,  đời  này cũng 

chẳng  chân!  Hừm!  Chuột  mau  rút  đầu  lại,  chớ  để  mèo  kiếm  ra!”  Nói  xong 

sáu  câu  đó,  lại  dùng  chén  nước  phun  vào  mặt  cô  ta.  Người  làng  đều  biết 

Phàn  Thị  chua  ngoa,  bây  giờ  thấy  lão  tăng  làm  như  thế,  mọi  người  đều  lo 

cho  lão  tăng  toát  mồ  hôi,  bởi  lẽ  Phàn  Thị  nhất  định  nổi  giận  lôi  đình.  Thế 

nhưng kỳ quái sao, Phàn Thị nghe xong dường có điều ngộ ra, chẳng những 

không  nổi  nóng,  lại  còn  thay  biến  đổi  tánh  nóng,  trở  thành  hiền  thê  lương 

mẫu. Đủ thấy niệm Quán Thế Âm Bồ Tát có thể xa lìa được sân khuể. 

Nếu lại có một loại chúng sanh ngu si rất nặng, đặc biệt là nhiều ngu si. 

Ngu si là mê hoặc, ngu muội, chẳng hiểu rõ sự lý. Người chẳng hiểu rõ sự lý 

chẳng  nhất  định  là  kẻ  hoàn  toàn  không  có  trí  thức,  có  kẻ  thậm  chí  trí  thức 

quảng bác, học vấn cao thâm, nhưng vì chẳng tin thiện ác, nhân quả, thì nhà 

Phật  gọi  là  ngu si. Trái  lại, có hạng  người tuy chẳng có  học thức  gì,  nhưng 

chân thành thiết tha tin sâu nhân quả, nhà Phật cũng gọi là có trí huệ. Là ngu 

si hay không thì chẳng vì có hay không có tri thức, mà là do có tin nhân quả 

hay  không.  Tin  sâu  nhân  quả  là  người  có  trí  huệ,  chẳng  tin  nhân  quả  là  kẻ 

ngu si. Bởi thế, trong nhà Phật, tin nhân quả thật rất trọng yếu. 

Có người do chẳng thấy biết nên chẳng tin, nào biết nhân quả nói trong 

Phật  pháp  thông  suốt  ba  đời,  chẳng  thể  vì  không  thấy  được  nhân  mà  xóa 

sạch  sự  tồn  tại  của  nó.  Có  người  hiện  làm  ác  rất  nhiều,  bề  ngoài  thấy  họ 

hưởng thụ rất sướng, nhưng nỗi khổ lớn đang chờ họ sau này. Chúng ta bất 

tất phải ngưỡng mộ họ, cũng đừng bắt chước làm theo họ. Có người hiện tại 

rộng làm thiện nghiệp, nhưng sống trong hoàn cảnh vô cùng xấu kém; hoặc 

có người vì làm lành chẳng được báo tốt. Thật ra, quả báo khoái lạc đang ở 

tương  lai,  quyết  chẳng  hư  uổng.  Chúng  ta  đừng  vì  đó  thoái  tâm,  mà  càng 

phải bắt chước họ thích làm lành, ưa bố thí. 

Hiểu  rõ  nhân  quả  ba  đời  chẳng  sai  mảy  may,  tự  nhiên  quý  vị  sẽ  chẳng 

dám  làm  ác,  sẽ  hành  thiện.  Đáng  tiếc  người  đời  chẳng  thường  hiểu  đạo  lý 

này,  cứ  nghĩ  Phật  pháp  chẳng  linh,  hoặc  là  oán  trời  trách  người.  Nói  theo 

Phật  pháp,  như  vậy  là  ngu  si.  Đã  có  ngu  si  tồn  tại,  thì  phải  làm  cách  nào? 

Nếu có thể tu Nhân Duyên Quán thì tốt nhất là tu Nhân Duyên Quán. Chẳng 

thể tu Nhân Duyên Quán thì  nếu có thể  “thường niệm cung kính Quán Thế 

 Âm Bồ Tát, liền được lìa si”.  

Niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát  có  thể  lìa  si,  đắc  trí  huệ,  trong  giới  Phật  giáo 

Trung  Quốc,  là  một  niềm  tin  sâu  xa  rất  phổ  biến.  Như  trong  quá  khứ,  các 

chú tiểu trong các chùa miếu Trung Quốc được sư phụ dạy bài học đầu tiên 

là trước khi ngủ, lễ Quán Âm Bồ Tát hết một cây hương, miệng đọc như thế 

này: “Đệ tử tên  là… cầu thông  minh,  mẫn tiệp, kính  lễ đấng  trí  huệ, quảng 

đại  linh cảm,  đại  từ đại  bi  cứu  khổ  cứu  nạn  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”.  Niệm 

một lần, lễ một lần. Lễ bái lâu dài như thế, được Bồ Tát cảm ứng rất nhiều. 

Rất nhiều kẻ  vốn  rất  ngu độn, sau  này thành  thông duệ,  mẫn  tiệp. Bây  giờ, 

tôi chẳng ngại gì không kể chuyện thực về sự cảm ứng của việc lễ bái Quán 

Âm như sau:  

Trong quá khứ có một chú tiểu sa-di mới xuất gia, vốn cực kỳ ngu xuẩn. 

Lão  hòa  thượng  dạy  chú  niệm  kinh,  bất  luận  dụng  công  cách  nào,  chú  vẫn 

không cách gì nhớ nổi. Vị thầy vô kế khả thi, liền dạy chú ngày ngày lễ niệm 

Quán Âm, cầu trừ nghiệp chướng khai trí huệ. Mỗi ngày quy định thời gian 

lễ  là  một cây  hương, đến  hết  giờ sư phụ  lắc linh  làm  hiệu, chưa  nghe tiếng 

linh chẳng được nghỉ, đi ngủ. Chẳng gián đoạn như thế, lẩm rẩm chú tiểu lễ 

suốt ba năm. 

Có một ngày, chú tiểu lễ niệm Quán Âm như thường lệ, sư phụ quên lắc 

linh,  thế  nhưng  linh  không  ai  động  đến  cũng  tự  kêu.  Chú  tiểu  nghe  tiếng 

linh, đương nhiên là đi ngủ, nhưng sau đó sư phụ quở trách chú: “Chưa nghe 

tiếng  linh đã đi ngủ,  mày cố  ý biếng  nhác!” Chú tiểu thưa cùng thầy: “Con 

chẳng lười đâu, con nghe tiếng linh mới đi ngủ”. Lúc đó, sư phụ thầm nghĩ: 

“Mình  chẳng  lắc  linh,  làm  sao  có  tiếng  linh  cho  được?  Không  biết  có  phải 

thằng  nhỏ  này  đã  được  Bồ  Tát cảm  ứng  hay  không?”  Vì  muốn  thí  nghiệm 

coi  có  đúng  là  linh  nghiệm  hay  không,  tối  hôm  sau  sư  phụ  cố  ý  không  lắc 

linh,  coi  xem  có  tiếng  linh  hay  không?  Lạ  lùng  thay,  hôm  sau  chú  tiểu  lễ 

xong một cây hương, tiếng linh lại tự nhiên vang lên. Sư phụ biết lòng thành 

đã được cảm ứng, bèn chẳng quy định thời gian lễ bái nữa, nhưng từ đó chú 

tiểu niệm kinh chẳng những mắt nhìn qua chẳng quên, mà còn hiểu rõ ý, trở 

thành một vị pháp sư giảng kinh hữu danh. 

Bởi  vậy,  nếu  có  chúng  sanh  biết  mình  ngu  si,  thường  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Âm,  tất  nhiên  được  trí  huệ.  Vấn  đề  là  người  trong  thế  gian,  đa  phần 

cho  mình  là  thông  minh,  mẫn  tiệp,  chẳng  chịu  thừa  nhận  mình  vốn  ngu  si, 

bởi thế quý  vị  muốn  họ  niệm  Quán  Âm, chẳng khỏi trở thành  vấn đề.  Làm 

người tốt nhất đừng tự nghĩ mình thông minh,  mẫn tiệp, mà phải thừa nhận 

mình  trí  huệ  có  hạn,  thỉnh  cầu  Quán  Âm  Bồ  Tát  gia  bị,  càng  niệm  nhiều 

thánh hiệu Quán Âm, xác tín Quán Âm Bồ Tát ban cho trí huệ, khiến cho ta 

xa lìa ngu si. Ngu si che lấp trí huệ, học Phật là truy cầu trí huệ. Bởi thế, mỗi 

một người học Phật, đều phải nên đột phá vô minh hắc ám, sống trong quang 

minh trí huệ. 



---o0o--- 

 

1.1.2.2.2.2. Kết quy thần lực 



Chánh kinh:  

 Vô  Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát  hữu  như thị đẳng đại oai thần lực, 

 đa sở nhiêu ích, thị cố chúng sanh thường ưng tâm niệm. 

無盡意。觀世音菩薩。有如是等大威神力。多所饒益。是故眾生。

常應心念。 

 (Này  Vô Tận  Ý!  Quán Thế  Âm Bồ Tát có  sức oai thần lớn lao như  thế, 

 hay làm lợi ích. Vì thế, chúng sanh nên thường tâm niệm)  



Phật nói đến đây, lại kêu Vô Tận Ý Bồ Tát bảo: “Quán Thế Âm Bồ Tát 

 hữu như thị đẳng đại  oai thần lực” (Quán Thế  Âm  Bồ Tát có sức oai thần 

lớn lao như thế), bởi thế đối với chúng sanh trong thế giới, Ngài làm lợi ích 

rất nhiều như làm cho chúng sanh xa lìa dâm dục, xa lìa sân khuể, xa lìa ngu 

si, đấy chẳng phải là nhiêu ích hay sao? Tam Độc còn gọi là Tam Bất Thiện 

Căn,  bây  giờ  chỉ  do  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát  bèn  có  thể 

chuyển  tham  dục  thành  vô  tham  tịnh  định,  chuyển  sân  khuể  thành  từ bi  vô 

sân, chuyển  ngu si thành  trí  huệ  vô si, dẹp trừ ba bất thiện căn ác độc, gộp 

thành ba thiện căn đức hạnh, đạt đến mức phát triển hài hòa, quân bình. Nếu 

chẳng  phải  do  sức  oai  thần  lớn  lao  của  Bồ  Tát  gia  bị,  thử  hỏi  làm  sao  đạt 

được như vậy? 

Chúng sanh trong thế gian có cùng một tâm lý, hễ chuyện gì chẳng có lợi 

ích cho chính mình bèn chẳng thể sốt sắng tự nguyện làm, nếu chuyện gì có 

lợi cho chính mình bèn rất ưa thích làm ngay. Đức Quán Âm đầy đủ đại oai 

đức, thần thông  lực, có đại  lợi  ích đối với  chúng sanh, nên ở đây, đức Phật 

đặc  biệt  khuyến  cáo:   “Thị  cố  chúng  sanh  thường  ưng  tâm  niệm” (Vì  thế, 

chúng sanh phải thường tâm niệm).    

Trong phần kinh văn này, đáng chú ý nhất là hai chữ  “tâm niệm”.  Bình 

thường  mọi  người  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  đều  là  khẩu  niệm,  nếu  lúc 

niệm mà tâm tương ứng với miệng sẽ tự nhiên rất tốt. Nếu như miệng niệm 

thánh  hiệu, tâm suy Đông  nghĩ Tây, tuy chẳng thể  nói  là  hoàn toàn  vô  ích, 

nhưng  công  đức  đạt  được  rất  nhỏ,  muốn  có  cảm  ứng  rất  khó.  Chẳng  lạ  gì 

người niệm Quán Âm rất nhiều, nhưng người được Bồ Tát cảm ứng rất ít. 

Nên biết  là  miệng  niệm,  nhưng tâm chẳng đặt nơi thánh  hiệu, chẳng  duyên 

nơi sức công đức oai thần của Bồ Tát thì muốn có cảm ứng chẳng thể được. 

Bởi thế, hai chữ  “tâm niệm”  ở đây trọng yếu phi thường. Chẳng những tâm 

niệm  mà  còn  phải  thường  niệm.  Nếu  lúc  cao  hứng  thì  niệm,  lúc  chẳng  cao 

hứng  không  niệm  thì  vẫn  là  chẳng  đúng;  tất  yếu  là  phải  thường  niệm.  Lúc 

niệm, miệng niệm, tai nghe, tâm tưởng, thì mới có thể cảm ứng oai đức thần 

lực của Bồ Tát vậy. 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

(phần 2 hết) 



---o0o--- 

Phần 3 

1.1.2.2.3. Năng ứng nhị cầu  

(đáp ứng hai điều mong cầu) 

1.1.2.2.3.1. Chánh minh ứng cầu 

(nêu rõ những chuyện ứng với lòng mong cầu) 



Chánh kinh:  

       Nhược hữu nữ nhân, thiết dục cầu nam, lễ bái cúng dường Quán Thế 

 Âm  Bồ  Tát,  tiện  sanh  phước  đức  trí  huệ  chi  nam;  thiết  dục  cầu  nữ,  tiện 

 sanh  đoan  chánh  hữu  tướng  chi  nữ,  túc  thực  đức  bổn,  chúng  nhân  ái 

 kính. 



若有女人。設欲求男。禮拜供養觀世音菩薩。便生福德智慧之男

。設欲求女。便生端正有相之女。宿植德本。眾人愛敬。 

       (Nếu có người nữ muốn cầu con  trai, lễ bái cúng dường Quán Thế Âm 

 Bồ  Tát  liền  sanh  con  trai  phước  đức  trí  huệ;  nếu  muốn  cầu  con  gái,  liền 

 sanh con gái đoan chánh hữu tướng, đời trước đã gieo gốc lành, mọi người 

 kính yêu). 



Cứu  bảy  nạn,  lìa  ba  độc  đều  đã  giảng  qua.  Nay  giảng  về  hai  điều  cầu 

mong,  tức  là  ứng  với  hai  điều  mong  cầu  của  chúng  sanh,  Bồ  Tát  bèn  cho 

được thỏa nguyện. Hai thứ cầu mong vừa nói đó chính là cầu sanh con trai, 

con  gái.  “Cầu  con  trai  được  con  trai,  cầu  con  gái  được  con  gái”,   ứng  với 

hai  điều  cầu  mong.  Chúng  sanh  trong  thế  gian  không  ai  chẳng  mong  sanh 

con đẻ cái vì muốn được truyền dòng nối dõi. Nếu cá nhân nào tuyệt tử tuyệt 

tôn, luận theo lập trường thế tục thì thật bi thảm; nhưng nếu luận theo Phật 

pháp, con cái là nợ nần, đặc biệt đối với việc tu hành, bởi lẽ quyến luyến con 

cái rất khó thể tấn tu. 

Lại nói về con cái thì chẳng ngoài hai loại: 

- Một  là  trả  nợ,  như con  cháu  hiếu  thuận  phụ  mẫu,  yêu  thương,  bảo  vệ 

gia đình. 

- Một là loại đến đòi nợ, như những hạng con cháu bất hiếu, ngỗ nghịch, 

tiêu hao tài sản. 

Bởi thế, chân chánh  tu  hành chẳng  nhất định phải có con cái,  nhưng  vì 

đáp ứng lòng chúng sanh thế gian mong cầu, Phật, Bồ Tát từ bi cũng có thể 

thỏa mãn nguyện cầu của chúng sanh. Bởi thế, trong những thân thị hiện của 

Quán Âm có hình tượng Quán Âm Tống Tử v.v... 

 “Nhược  hữu  nữ  nhân,  thiết  dục  cầu  nam” (Nếu  có  nữ  nhân  muốn  cầu 

con  trai):  Trong  mọi  gia  đình  thế  tục,  cả  cha  lẫn  mẹ  đều  mong  có  con  như 

nhau, sao ở đây lại chỉ nói là người nữ mong cầu con trai, con gái? Phải biết 

là tâm cầu có con cái của nữ nhân so ra chân thành, khẩn thiết hơn các ông 

chồng rất nhiều; bởi thế kinh văn đặc biệt nói nữ nhân cầu con cái. Tâm phụ 

nữ cầu con cái khẩn thiết hơn chồng nói chung là do ba nguyên nhân:  

1)  Cha  mẹ  chồng  cưới  dâu  về  đại  đa  số  là  vì  rất  mong  được  ẵm  cháu. 

Nếu  như con dâu sau khi cưới chậm có cháu, chẳng khỏi bố  mẹ chồng thất 

vọng, thậm chí sanh lòng ghét bỏ con dâu, bởi thế phụ nữ hy vọng sớm sanh 

con đẻ cái để bố mẹ chồng được vui lòng. 

2) Người  đàn  ông  sở  dĩ  lấy  vợ  vì  muốn  gia  tộc  khói  hương  chẳng  dứt, 

bởi  lẽ suốt  ngày cay đắng,  khổ sở, bận rộn, không  điều  gì chẳng phải  là  vì 

gia  đình,  con  cái.  Nếu  như  vợ  chậm  sanh  nở,  chẳng  những  đánh  mất  lòng 

yêu  thương  của  chồng,  thậm  chí  chồng  còn  toan  lấy  vợ  khác;  bởi  thế,  tâm 

cầu con đặc biệt khẩn thiết. 

3)  Đàn  bà  sau  khi  kết  hôn,  nếu  không  có  con  cái,  chẳng  những  bố  mẹ 

chồng  ghét  bỏ,  chồng  cũng  sanh  chán,  trong  vòng  thân  thích  cũng  đâm  ra 

chê cười cô vợ, bởi thế tâm nữ nhân cầu con càng khẩn thiết, chân thành hơn 

so với nam nhân. 

Trong thế gian, nếu có nữ nhân nào thật sự cầu có được một đứa con trai, 

thì có cách nào? Kinh dạy chúng ta: Chỉ cần “lễ bái, cúng dường Quán Thế 

 Âm  Bồ  Tát,  liền  sanh  con  trai  phước  đức  trí  huệ”.  “Lễ  bái”   là  chí  thành, 

khẩn  thiết,  năm  vóc  gieo  xuống  đất;  giống  như  cách  mọi  người  thường  lễ 

Phật  hiện tại. Cúng dường  là dùng các thứ phẩm  vật  như hương,  hoa  v.v… 

cúng dường.  Luận  về  phía  Bồ  Tát, Ngài  vốn chẳng cầu  mong  gì  nơi chúng 

ta, sao lại  nói đến cúng dường? Chỉ  vì để  cầu phước hay cầu con, chúng ta 

chẳng thể không biểu lộ một chút tâm ý; chẳng qua, nhà Phật nói đến cúng 

dường,  không  nhất  định  phải  là  tài  vật.  Nếu  như thân  thể  cung  kính  lễ  bái, 

miệng  xưng  niệm  danh  hiệu,  trong  tâm  quán  tưởng  thánh  dung;  ba  nghiệp 

cúng dường như thế là cúng dường tối thượng. Làm được như vậy, nhất định 

Bồ Tát sẽ ban cho quý vị một đứa con trai phước đức, trí huệ vẹn toàn. 

Sanh  làm con  người, phước đức  và trí  huệ đều  trọng  yếu  như nhau. Có 

phước đức nhưng không trí huệ ví như sanh làm đứa con khờ khạo trong gia 

đình  giàu  có.  Tuy  có  mọi  thứ  tốt  lành  để  hưởng  thọ,  nhưng  cái  gì  cũng 

không  biết;  có  phước  không  huệ  như  thế  chỉ  gọi  là  Si  Phước.  Có  trí  huệ 

nhưng vô phước như chàng Tú Tài trong gia đình nghèo khó, tuy bụng đầy 

ắp  kinh  luân  văn  chương  nhưng  cuộc  sống  quẫn  bách.  Có  trí  huệ  mà  vô 

phước  như  thế  chỉ  có  thể  gọi  là  Cuồng  Huệ;  cũng  chẳng  phải  là  lý  tưởng. 

Bởi thế, cầu có được đứa con trai phải cầu đứa phước huệ song toàn, chẳng 

cầu đứa con si phước hay cuồng huệ. Đấy chính là ý nghĩa thật sự của việc 

cầu con được con. Bây giờ tôi kể một câu chuyện thật như sau:  

Trong  quá  khứ,  tại  Trung  Quốc  có  một  vị  cư  sĩ  học  Phật  tại  gia,  tên  là 

Đàm Hiến Khanh, nhà rất giàu có, có cả vợ lẫn thiếp, nhưng đến năm mươi 

tuổi vẫn chưa có con. Chỉ vì tài sản rất nhiều, tất nhiên mấy đứa cháu tranh 

nhau làm con thừa tự, mong hưởng tài sản của ông ta nên không ngừng tranh 

chấp với nhau. Đàm Hiến Khanh nghe những chuyện ấy, cảm thấy buồn bực 

vô  cùng,  thấy  mình  còn  sống  đây  mà  chúng  nó  đã  tranh  đoạt  tài  sản.  Họ 

Đàm  là  người  tín  phụng  đức  Quán  Âm,  nghĩ  Quán  Âm  đại  từ  đại  bi,  bèn 

phát tâm bỏ ra năm ngàn đồng làm lễ Đại Bi Sám Đàn, chân thành lễ Đại Bi 

Sám Pháp bốn mươi chín ngày. Chẳng lâu sau, người thiếp hoài thai, đến kỳ 

sanh  hạ  một bé trai trắng trẻo,  mi  thanh  mục tú, thông  mẫn, linh  lợi. Bà  vợ 

thấy lễ niệm Quán Âm quả thật có cảm ứng, cũng phát tâm bỏ ra  một ngàn 

đồng dựng Bạch Y Các để thờ Quán  Âm  Đại Sĩ, chuyên dốc  lòng thành  lễ 

bái cúng dường, về sau cũng sanh được một đứa con trai phước đức, trí huệ. 

Từ đó, nhân đinh nhà họ Đàm rất vượng, chứng tỏ lễ bái cúng dường Quán 

Âm Bồ Tát có thể khiến cho chúng ta sanh hạ những đứa con xinh đẹp, hiền 

lương; kính xin quý vị hãy tin tưởng sâu đậm đừng ngờ vực! 

Chẳng riêng gì cầu con trai được con trai, nếu có nữ nhân  “thiết dục cầu 

 nữ, tiện sanh đoan chánh hữu tướng chi nữ” (ví muốn cầu con gái, liền sanh 

con gái đoan chánh hữu tướng). Ý nói: Trong thế gian này, nếu có nữ nhân 

nào cầu đảo Quán Thế Âm Bồ Tát, hy vọng sanh được một mụn con gái, Bồ 

Tát cũng cho được thỏa nguyện. Bốn chữ  “đoan chánh hữu tướng”  ở đây vô 

cùng trọng yếu. Bởi lẽ, làm thân con gái trong thế gian, so với nam giới thì 

vấn đề thân tướng đoan chánh trang  nghiêm càng được đặt nặng  hơn, tuyệt 

đối chẳng thể có tướng gì khuyết hãm. Thế gian thường nói  “ngũ quan đoan 

 chánh” ,  nhà  Phật  gọi  là   “sáu  căn  đầy  đủ”,   đều  hàm  ý  thân  tướng  đoan 

nghiêm. 

Người  sống  trong  thế  gian  bất  luận  nam  hay  nữ,  chẳng  ai  mong  tướng 

mạo mình xấu xí, khó coi cả; ai nấy đều mong mỏi mình sanh ra được tướng 

mạo đoan chánh, dễ nhìn. Như vậy,  “đoan chánh hữu tướng”  nghĩa là người 

con gái đó phẩm hạnh đoan chánh, hành vi lại càng trang trọng. Nếu tướng 

mạo đoan nghiêm nhưng hành vi cẩu thả, chắc chắn chẳng phải là lý tưởng 

rồi.  Nếu  như  một  người  con  gái  tướng  mạo  đoan  trang,  hành  vi  chẳng  cẩu 

thả,  chẳng  những  lòng  cha  mẹ  vui  thích,  người  khác  trông  thấy  cũng  vui 

thích. Cứ theo hiện thực thế gian  mà nói, có thể thấy rõ là: Nếu một đứa bé 

gái chừng hai ba tuổi, nếu càng lớn càng dễ nhìn, ai cũng thích chơi đùa với 

nó;  còn  như  nó  vừa  xấu  vừa  bẩn,  chẳng  có  ai  thích  nó  cả.  Bởi  thế,  đoan 

chánh hữu tướng là một điều kiện chẳng thể thiếu đối với nữ nhân vậy. 

Nhà  Phật  nói  đoan  chánh  hữu  tướng  là  Quả,  có  Quả  ắt  phải  có  Nhân, 

chẳng thể không Nhân mà có Quả được. Vì đâu người con gái ấy được đoan 

chánh  hữu  tướng?  Vì  cô  ta   “túc  thực  đức  bổn”   (trồng  gốc  lành  trong  đời 

trước).  Chữ   “túc” (宿)  chỉ  đời  sống  quá  khứ.  Trong  đời  quá  khứ  làm  một 

con người tích cực, đức hạnh cao siêu, phẩm cách thanh cao, lại làm những 

chuyện công đức thiện căn lợi ích nhân quần xã hội, nên mới cảm được quả 

báo  đoan  chánh  hữu  tướng.  Có  được  quả  báo  như  thế,  đương  nhiên  được 

 “mọi người ái kính” . 

Hai  chữ   “ái  kính”   cũng  mang  ý  nghĩa  rất  trọng  yếu.  Một  phụ  nữ  sống 

trong thế gian được mọi người kính yêu, thật là tối lý tưởng, mà cũng là một 

người “hiền huệ trang thục” (hiền lương, thông minh, đoan trang, trinh thục). 

Nói  thật  ra,  một  người  con  gái  chỉ  được  người  ta  yêu  chứ  không  kính,  tất 

nhiên rất hạ tiện; trái lại, chỉ được người ta kính chứ không yêu, tức là  “kính 

 nhi viễn chi” , sẽ dần dần trở thành  một  người cô độc, tự  nhiên cũng chẳng 

phải là lý tưởng gì. Lý tưởng nhất là một mặt được người khác yêu mến, lại 

còn  được  người  ta  tôn  kính.  Trong  lòng  yêu  lại  có  mấy  phần  kính  nể,  sẽ 

chẳng bị người khác tùy tiện coi thường, lại chẳng khiến người khác dễ khởi 

vọng  niệm.  Nếu  một  cá  nhân  được  người  khác  kính  yêu,  tất  nhiên  cũng 

chiếm  được  hảo  cảm  của  người  khác;  bởi  thế  ở  đây  đặc  biệt  dùng  hai  chữ 

 “ái kính”  để biểu thị người con gái tài đức song toàn. 

Cầu con trai được con trai phước đức - trí huệ, cầu con gái được con gái 

đoan  chánh  -  hữu  tướng,  phải  biết  đó  là  nói  tương  đối.  Trên  thực  tế,  nam 

nhân chẳng những cần có phước đức, trí huệ, mà cũng cần phải đoan chánh 

hữu  tướng.  Không  riêng  gì  nữ  nhân  cầu  tướng  mạo  mỹ  mãn,  ngay  cả  nam 

nhân cũng  mong  mỏi. Chẳng có  nam  tử  nào trong thế  gian  mong  mình  xấu 

xí, thô lậu cả, bởi lẽ yêu cái đẹp là thiên tánh của con người. Cũng thế, nếu 

con  gái  đoan  chánh  hữu  tướng,  nhưng  không  có  phước  đức,  trí  huệ  thì  đời 

người cũng chẳng  mỹ  mãn. Như ngạn  ngữ Trung Quốc thường  nói : “Hồng 

 nhan đa bạc mệnh”  (gái đẹp số phận thường hẩm hiu), chính là nói về hạng 

người đoan chánh hữu tướng nhưng không phước đức, trí huệ; bởi vậy, đàn 

bà cũng cần phải có phước đức, trí huệ. 

Bất  quá,  nếu  phân  biệt  thì  nam  nhân  đặt  nặng  phước  huệ,  nữ  nhân  coi 

trọng  tướng  hảo.  Chứ thật  ra  phải  nói  là:  Cầu  con  trai  được  con  trai  phước 

đức,  trí  huệ,  đoan  chánh,  hữu  tướng;  cầu  con  gái  liền  sanh  con  gái  đoan 

chánh, hữu tướng, phước đức, trí huệ. Kinh Diệu Huệ Đồng Nữ nói:  “Thân 

 tướng đoan nghiêm”  ngụ ý đoan chánh hữu tướng;  “phú quý tôn thân”  ngụ 

ý phước đức, trí huệ. Có thể nói: Làm thân người, phước đức và tướng mạo 

đều trọng yếu như nhau. 

Nhắc đến chuyện cầu con trai, con gái, bây giờ tôi cũng kể một chuyện 

thật để thuyết minh như sau:  

Trong quá khứ, ở Trung Quốc có một người tên là Hoa Đôn, kết hôn đã 

gần  hai  mươi  năm,  người  vợ  từ  đầu  đến  cuối  vẫn  không  sanh  nở  gì,  vợ 

chồng chẳng tránh khỏi đôi phần lo lắng. Nhưng bọn họ đều tin Phật, nhất là 

đối với Quán Âm Bồ Tát càng tin kính, ngưỡng mộ cao độ. Bởi thế, họ khẩn 

thiết cầu đảo Quán Âm Bồ Tát, lại kiền thành cung kính lễ bái Quán Thế Âm 

Bồ Tát. Chính nhờ họ khẩn thiết chí thành, quả nhiên được Bồ Tát cảm ứng. 

Ước chừng một tuần lễ sau, người vợ mộng thấy Quán Âm Bồ Tát bảo:  

- Ta thấy các ngươi kiền thành cầu khẩn ta, chẳng nỡ để các ngươi thất 

vọng. Bởi vậy, ta đặc biệt ban cho các ngươi một trai, một gái, hy vọng các 

ngươi an tâm, đừng lo đến chuyện này nữa! 

Sau khi người vợ nằm mộng chẳng bao lâu, quả nhiên năm sau sanh một 

bé trai, năm kế đó lại sanh  một đứa con gái. Do điều này, chứng tỏ chỉ cần 

thành  tâm,  thành  ý  cầu  nguyện  cùng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  không 

nguyện  nào  chẳng  thỏa  mãn,  khiến  cho  chúng  sanh  tâm  nguyện  toại  ý. 

Chúng ta phải tin tưởng sự thật này, bởi lẽ đó là điều chính miệng đức Phật 

đã nói trong pháp hội Pháp Hoa, tuyệt đối chẳng dối người. 

Cầu  con  trai  được  con  trai,  cầu  con  gái  được  con  gái  giảng  về  mặt  sự 

thật, cố nhiên là như thế, nay cũng nên luận theo  mặt đạo lý. Phải biết rằng 

nam  được  nói  ở  đây  tượng  trưng  cho  Trí  Huệ,  nữ  tượng  trưng  cho  Thiền 

Định hoặc Từ Bi. Tôi sẽ phân biệt đại lược như sau:  

Nam đại  biểu cho Trí  Huệ  vì  nếu  nhìn từ hiện  thực thế  gian sẽ thấy  rõ: 

Sức  quyết  định,  chọn  lựa  của  nam  tử  đối  với  mọi  sự  đúng  là  trội  hơn  nữ 

nhân. Nếu như có việc gì đó phát sanh, nữ giới thường có biểu hiện lo lắng, 

mềm yếu, không dám quyết đoán, chẳng biết nên cư xử như thế nào, nhưng 

nam giới thường phán đoán ngay, thấy nên làm như thế nào bèn lập tức làm 

như thế đó, chứng tỏ trí huệ của nữ giới yếu hơn. Nhưng xét theo mặt hành 

vi hoạt động, ta lại thấy rõ nữ giới tánh tình nhàn tịnh hơn, bất luận gặp phải 

hoàn  cảnh  nào  cũng  đều  biểu  lộ  tánh  cách  khoan  hòa  hơn  nam;  bởi  vậy 

người  đời  hay  nói:   “Nam  hiếu  động,  nữ  hiếu  tịnh”.   Nhất  là  vào  thời  cổ, 

thường dùng mấy chữ  “u nhàn trinh tịnh”  để hình dung mỹ đức của nữ giới. 

Bởi vậy, riêng lấy nữ giới tượng trưng Thiền Định. Do đó, trong Phật pháp, 

nói  “cầu nam, cầu nữ”  chính là cầu trí huệ của nam, cầu Thiền Định của nữ. 

Dựa trên kinh Phật có thể hiểu rõ điều này, 

Như người sống trong cõi trời Dục  Giới, do tâm tán  loạn đặc biệt  nặng 

nề, chỉ có trí huệ bình phàm, thiếu hẳn Thiền Định như pháp, bởi thế trí huệ 

mà họ có được đó chỉ là Cuồng Huệ; nếu nói là nam thì đó là Cuồng Nam. 

Đến cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng thuộc Vô Sắc Giới, chỉ có Định tâm 

vi tế, nhưng do tâm lực bạc nhược thái quá, nên chỉ có Định thiếu Huệ. Có 

Định không Huệ chỉ có thể gọi là Khô Định; nếu gọi là nữ thì chỉ là Si Nữ. 

Còn như cõi trời Tứ Thiền thuộc Sắc Giới và ba tầng trời trước của Vô Sắc 

Giới, tuy nói là có Định có Huệ, Định Huệ đầy đủ, nhưng Định Nữ ấy chẳng 

thể  sanh  ra  Vô  Lậu  Huệ  Nam,  chẳng  thể  giải  quyết  các  thứ  phiền  não,  nên 

Định  Huệ  hữu  lậu  ấy  chỉ  có  thể  gọi  là  Si  Nam  Thạch  Nữ11,  vẫn  chẳng  mỹ 

mãn, chẳng phải là pháp  môn nam nữ mà hành giả Phật pháp đáng nên cầu 

mong vậy. 

Còn như trí huệ của bậc thánh giả Nhị Thừa xuất thế, nhân vì có thể siêu 

sanh thoát tử, nên gọi là Vô Lậu Định Huệ. Nhưng Huệ Nam đó chỉ có thể 

đoạn được Kiến Tư phiền não, chẳng thể đoạn Căn Bản Vô Minh, Định Nữ 

tuy  sanh  Vô  Lậu,  nhưng  chẳng  thể  nhập  Trung  Đạo.  Bởi  thế  chúng  ta  phải 

cầu  Trung  Đạo  Trí  Huệ  Nam,  Trung  Đạo  Phước  Đức  Nữ,  chẳng  chấp  vào 

Không  -  Hữu.  Huệ  chính  là  Định  thì  gọi  là  con  trai  trí  huệ  có  phước  đức, 

Định chính là Huệ thì gọi là con gái có phước hữu huệ. Huệ là trí đức trang 

nghiêm, Định là phước đức trang nghiêm. 

Đạt  đến  địa  vị  Phật  là  Phước  lẫn  Huệ  cùng  đủ  nên  gọi  là  Lưỡng  Túc 

Tôn. Thân sắc vàng  và tướng  hảo quang  minh không  gì sánh bằng chính  là 

phước  trọn  đủ;  tứ  biện  tài,  tám  âm  thanh,  xét  căn  cơ  [của  chúng  sanh]  mà 

ban  bố  giáo  pháp,  chính  là  Huệ  đầy  đủ.  Bởi  chúng  ta  không  có  phước  huệ 

Trung  Đạo  trang  nghiêm  nên  phải  làm  chúng  sanh  lưu  nhập  sanh  tử.  Ngạn 

ngữ  có  câu:   “Nhân  yếu  y  trang,  Phật  yếu  kim  trang”   (người  đẹp  bởi  áo, 

tượng  Phật  đẹp  vì  thếp  vàng); trang  nghiêm  cực  kỳ  trọng  yếu.  Bởi  thế  cần 

phải  cầu  Phước,  cầu  Huệ,  lại  còn  phải  Phước  Huệ  Song  Tu.  Tự  tánh  là  cái 

được trang nghiêm (sở trang nghiêm), phước huệ là chủ thể trang nghiêm [tự 

tánh] (năng trang nghiêm), Năng - Sở bất nhị thì gọi là  “diệu nam diệu nữ cụ 

 túc trang nghiêm”.  Điều này cho thấy chuyện cầu con trai con gái được nói 

trong phẩm này chẳng nên hiểu là chuyện cầu con trai con gái thông tục của 

thế gian, mà phải hiểu là cầu con trai trí huệ, cầu con gái Thiền Định. 

Lại còn có thể hiểu như thế này: nam biểu thị Trí Huệ, nữ biểu thị Từ Bi. 

Nhìn  trên  phương  diện  tánh  khí  nam  nữ  bình  thường,  nữ  giới  tánh  tình  ôn 

hòa, tâm cảm thông rất lớn, biểu hiện lớn nhất là tình mẹ càng vượt trội nam 

giới, vì thế phụ nữ tượng trưng cho Từ Bi. Như vậy, cầu con trai là cầu Trí 

Huệ, cầu con  gái  là  học Từ Bi. Chỉ có  Bi  - Trí song  vận  như thế  mới  hòng 

đạt được Bi - Trí trọn đủ. Có đầy đủ cả Bi lẫn Trí mới tương ứng với Bi - Trí 

của Quán Âm Bồ Tát, đương nhiên mới được oai lực của Bồ Tát gia hộ, mới 

khiến cho Từ Bi - Trí Huệ của mình ngày càng tăng trưởng, Bi - Trí đã tốt, 

Định  -  Huệ  càng  hay,  đấy  đều  là  những  điều  hành  giả  nhà  Phật  đáng  nên 

cầu. Bởi thế, người tu hành có cầu con trai, con gái như thế thì chẳng qua là 

cầu con trai Trí Huệ và con gái Từ Bi - Thiền Định đó thôi. 



---o0o--- 

 

1.1.2.2.3.2. Tổng kết thần lực 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị lực. 

無盡意。觀世音菩薩有如是力。 

 (Này Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức như thế). 



Nói đến đây, đức Phật lại gọi Vô Tận ý bảo: “Quán Thế Âm Bồ Tát có 

sức oai đức thần thông  vĩ đại  như thế khiến cho cầu con trai được con trai, 

cầu con gái được con gái, chẳng để chúng sanh thất vọng mảy may nào!” 



---o0o--- 

1.1.2.2.4. Năng đắc đa phước  

(được nhiều phước) 

1.1.2.2.4.1. Khuyến trì giảo lượng  

(so sánh [công đức], khuyên nên trì niệm) 



Chánh kinh:  

 Nhược hữu chúng sanh cung kính lễ bái Quán Thế Âm Bồ Tát, phước 

 bất  đường  quyên.  Thị  cố  chúng  sanh  giai  ưng  thọ  trì  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát danh hiệu. 

若有眾生恭敬禮拜觀世音菩薩。福不唐捐。是故眾生。皆應受持觀

世音菩薩名號。 

 (Nếu  có  chúng  sanh  cung  kính,  lễ  bái  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  phước 

 chẳng  luống  uổng.  Vì  thế  chúng  sanh  đều  nên  thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế 

 Âm Bồ Tát). 



Tiếp theo  là  phần kinh  văn  nói  [trì danh  hiệu Quán  Âm] sẽ  được  nhiều 

phước. Trước hết là khuyên trì danh hiệu Bồ Tát và so sánh công đức nhiều 

ít. Phật nói  “nếu có chúng sanh”  phát tâm  “cung kính lễ bái Quán Thế Âm 

 Bồ Tát” , kẻ ấy sẽ được phước đức, quyết định chẳng bị luống uổng. Đường 

(唐) là  uổng  phí, Quyên (捐) là  vứt bỏ.  “Bất đường quyên”   nghĩa  là chẳng 

nhọc nhằn uổng công vô ích. Vì thế, chúng ta cung kính lễ bái Quán Thế Âm 

Bồ Tát, đừng nghĩ là chẳng ích gì cho mình cả, thật ra, cung kính có phước 

đức của cung kính, lễ bái có phước đức của lễ bái, tuyệt đối chẳng uổng phí, 

lãng phí thời gian. 

Có người vì hằng ngày lễ bái Quán Thế Âm, xưng niệm Quán Thế Âm, 

nhưng trọn chẳng được  Bồ  Tát cảm ứng  gì, bèn  nghĩ  lễ  niệm Quán  Âm  vô 

ích, đã chẳng phát sanh trí huệ, lại còn chẳng tăng trưởng từ bi, càng chẳng 

đắc Thiền Định,  nào biết  nghĩ  như vậy  là lầm.  Bởi thế, ở đây đức Phật đặc 

biệt  nhắc  nhở  chúng  ta:  Nếu  quả  thật  chân  chánh  xưng  niệm,  cung  kính  lễ 

bái Quán Thế Âm Bồ Tát thì tuyệt đối chẳng luống uổng. Đã như thế thì  “thị 

 cố  chúng  sanh,  giai  ưng  thọ  trì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  hiệu” (vì  vậy, 

chúng  sanh  đều  nên  thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát).  Thọ  (受)  là 

lãnh thọ, chủ yếu là do Tín lực duy trì; Trì (持) là Ức Trì (nhớ, giữ), chủ yếu 

là  nhờ Niệm  lực  ghi  nhớ.  Lãnh thọ  nơi tâm, chấp  trì chẳng quên, thì  gọi  là 

Thọ Trì. Bởi thế thọ trì danh hiệu Bồ Tát là điều mỗi một cá nhân phải tuân 

thủ, nhớ kỹ. 

Bây  giờ  tôi  nêu  chuyện  của  một  vị  đại  đức  được  cảm  ứng  trong  Cao 

Tăng Truyện để chứng minh: 

Vào  đời  Tấn  ở  Trung  Quốc,  tại  Trung  Sơn,  có  vị  tăng  tên  Bạch  Pháp 

Kiều.  Lúc  niên  thiếu,  Sư  rất  thích  tụng  kinh,  nhưng  không  rõ  do  nguyên 

nhân  gì,  thanh  âm  cứ bị  vướng  tắc  không  thông  suốt.  Pháp  Kiều  biết  mình 

nghiệp  chướng  sâu  nặng,  bèn  kiên  định  thực  hành  tuyệt  thực,  lại  còn  khẩn 

thiết chí thành sám hối. Trong bảy ngày bảy đêm kiền thành hướng về Quán 

Âm Bồ Tát lễ bái cầu nguyện, mong Bồ Tát gia bị khiến cho tiếng tụng kinh 

của  mình thông suốt không trở  ngại. Những pháp sư khác thấy  Ngài chẳng 

ăn, chẳng ngủ, khổ nhọc tu hành, có hại cho thân thể nên khuyên Ngài bất tất 

phải  hành  xác  như thế, nhưng Ngài  vẫn cứ hành  như vậy, chẳng đổi thay  ý 

niệm ban đầu chút nào. 

Đúng là người có tâm thành, Phật, Bồ Tát liền có cảm ứng. Bởi thế, đến 

ngày thứ bảy, cảm thấy trong  họng tự nhiên  nhẹ  nhàng, biết  là  Bồ Tát cảm 

ứng, liền dùng nước súc miệng, đến khi tụng kinh lần nữa, tiếng vang hơn ba 

dặm.  Người  xa  gần  nghe  thấy  đều  cảm  thấy  rất  lạ  lùng,  người  lẫn  vật  đều 

đến nghe Ngài tụng kinh. Cho đến năm chín mươi tuổi, thanh âm chẳng biến 

cải;  cho  thấy  cung  kính,  lễ  bái  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  cảm  ứng,  chẳng 

uổng phí công lao vậy. 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý! Nhược hữu nhân thọ trì lục thập nhị ức hằng hà sa Bồ Tát 

 danh tự, phục tận hình cúng dường ẩm thực, y phục, ngọa cụ, y dược. Ư 

 nhữ ý vân hà? Thị thiện nam tử, thiện nữ nhân công đức đa phủ?  

 Vô Tận Ý ngôn:  

 - Thậm đa! Thế Tôn!  

 Phật ngôn:  

 - Nhược phục hữu nhân thọ trì Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, nãi 

 chí nhất thời lễ bái cúng dường, thị nhị nhân phước, chánh đẳng vô dị. Ư 

 bách thiên vạn ức kiếp bất khả cùng tận. 

無盡意。若有人受持六十二億恒河沙菩薩名字。復盡形供養飲食、

衣服、臥具、醫藥。於汝意云何。是善男子善女人。功德多不。無盡

意言。甚多﹐世尊。佛言。若復有人。受持觀世音菩薩名號。乃至一時

禮拜供養。是二人福。正等無異。於百千萬億劫。不可窮盡。 

 (Này  Vô  Tận  Ý!  Nếu  có  người  thọ  trì  danh  hiệu  của  sáu  mươi  hai  ức 

 hằng  hà  sa  Bồ  Tát,  lại  còn  suốt  đời  cúng  dường  thức  ăn,  y  phục,  đồ  nằm, 

 thuốc men, ý ông nghĩ thế nào?  

 Vô Tận Ý đáp:  

 - Bạch Thế Tôn! Rất nhiều!  

 Phật dạy:  

 - Nếu lại có người thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, thậm chí  là lễ 

 bái cúng dường trong chốc lát, thì phước của hai người này giống hệt như 

 nhau, trong trăm ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận). 



Phần  trên  là  khuyên  nên  trì  niệm,  còn  phần  này  là  so  lường  công  đức. 

Chúng ta thường ngày trì niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, rốt cuộc có công đức 

như  thế  nào?  Đạt  được  công  đức  lớn  hay  nhỏ,  chẳng  có  biện  pháp  gì  biết 

được, chỉ từ sự so sánh ở đây mới hòng biết được. Tức là nếu so sánh công 

đức do thọ trì danh hiệu các Bồ Tát khác và công đức thọ trì danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát, ngay lập tức sẽ biết to nhỏ như thế nào. 

Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  “Nếu quả thật có người nào đó phát tâm thọ 

 trì danh hiệu của sáu mươi hai ức hằng hà sa Bồ Tát”: Hằng hà (Ganges) là 

một con sông lớn ở Ấn Độ, dài đến mấy ngàn dặm, rộng đến bốn mươi dặm, 

nhưng nước rất cạn. Cát trong sông Hằng rất mịn nhuyễn, kinh Phật mỗi khi 

nói đến số nhiều thường lấy cát sông Hằng làm ví dụ. Nếu dùng tay bốc lấy 

một nắm cát, số hạt cát ấy đã nhiều đến nỗi chẳng thể đếm nổi số. Một con 

sông có bao nhiêu cát càng khó hình dung hơn nữa. Mỗi một hạt cát ví như 

danh hiệu một vị Bồ Tát, danh hiệu Bồ Tát tượng trưng bởi số cát trong một 

con  sông  Hằng  đương  nhiên  đã  rất  nhiều;  nhưng  ở  đây  nào  phải  nói  số  cát 

của hai ba con sông Hằng thôi đâu mà là cát của sáu  mươi hai ức con sông 

Hằng! Số Bồ Tát được hình dung bởi những hạt cát trong các con sông Hằng 

như thế có thể nói là nhiều vô lượng vô biên. Chúng sanh thọ trì danh hiệu 

của các vị Bồ Tát nhiều như cát của sáu mươi hai ức sông Hằng, chẳng cần 

phải nói nữa, trì danh rất nhiều, phước điền cũng rất nhiều. 

Không  chỉ  thọ  trì  xưng  niệm  danh  hiệu  đâu  nhé,  “phục  tận  hình  cúng 

 dường ẩm thực, y phục, ngọa cụ, y dược” (lại còn suốt đời cúng dường thức 

ăn, y phục, ngọa cụ, thuốc men), những thứ này gọi là “tứ sự cúng dường”. 

Lúc Phật tại thế, tín đồ cúng  dường chẳng ngoài  Tứ Sự. Có bệnh bèn cúng 

dường thuốc, bình thường thì cúng dường thức ăn,  y phục,  ngọa cụ.  Bởi  lẽ 

bốn thứ này đều là  những thứ cần thiết để nhân  loại sanh tồn; Phật, Bồ  Tát 

và thánh giả La Hán cũng chẳng ngoại lệ. Nhưng cúng dường như vậy phải 

đâu chỉ một hai ngày, nào phải một hai năm, mà là suốt đời cứ cúng dường 

như  thế.  Nếu  như  năm  hai  mươi  tuổi  phát  tâm  cúng  dường,  sống  đến  tám 

mươi  tuổi  mới  chết  thì  cúng  dường  suốt  sáu  mươi  năm.  Nói  chung,  trọn 

khoảng thời gian mình sống được đều cúng dường tứ sự như thế. 

- Thọ trì danh hiệu nhiều như thế là thọ trì rất nhiều, là đại công đức thứ 

nhất. 

- Sáu  mươi  hai  ức  Hằng  hà  sa  Bồ  Tát  là  phước  điền  nhiều,  là  đại  công 

đức thứ hai. 

- Tứ sự cúng dường là cúng dường nhiều, là đại công đức thứ ba. 

- Trọn tuổi thọ phát tâm cúng dường là thời gian nhiều, là đại công đức 

thứ tư. 

Do đó, Phật lại hỏi Vô Tận Ý Bồ Tát:  “Ư nhữ ý vân hà? Thị thiện nam 


 tử, thiện nữ nhân công đức đa phủ?” (Ý ông nghĩ như thế nào? Thiện nam 

tử, thiện nữ nhân ấy công đức có nhiều chăng?) Nói đơn giản, nghĩa là người 

ấy  có  được  nhiều  công  đức  hay  chăng?  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  thành  thật  đáp: 

 “Thậm  đa!  Thế  Tôn!” (Thưa  Thế  Tôn  rất  nhiều).  Người  ấy  đạt  được  rất 

nhiều công đức, chẳng riêng gì Bồ Tát Vô Tận Ý đáp như thế, nếu hỏi bất cứ 

ai cũng sẽ đều dị khẩu đồng thanh đáp: “Bạch Thế Tôn! Thiện nam tử, thiện 

nữ  nhân  như  thế  đạt  được  công  đức  thật  là  rất  nhiều,  chúng  con  chẳng  thể 

nói được nổi”. 

Sau  khi  đức  Phật  nghe  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  đáp  xong,  Ngài  lại  bảo  tiếp 

cùng Vô Tận Ý Bồ Tát rằng: Kẻ đó công đức cố nhiên rất là nhiều,  “nhược 

 phục hữu nhân thọ trì Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, nãi chí nhất thời lễ 

 bái  cúng  dường” (nhưng  nếu  lại  có  người  thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm 

Bồ  Tát,  thậm  chí  lễ  bái,  cúng  dường  một  lúc)  thì  so  ra  người  ấy  đạt  được 

công đức như thế nào? Nếu đối chiếu với người ở trên thì: 

- Chỉ trì một mình danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng trì danh hiệu 

các  Bồ  Tát  nhiều  như  cát  trong  sáu  mươi  hai  ức  sông  Hằng,  rõ  ràng  là  trì 

danh ít. 

- Niệm một thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng niệm Hằng hà sa số 

danh hiệu Bồ Tát, tức là phước điền ít. 

- Xét về thời gian thì chỉ là lễ bái, cúng dường một lát, chẳng hề dài lâu 

đến hết tuổi thọ, so ra thời gian cũng ít. 

- Đã là lễ bái, cúng dường trong  một lúc, thì tứ sự dùng để cúng dường 

đương nhiên cũng chẳng thể rất nhiều. Đó là cúng dường ít. 

So sánh  một nhiều một ít như thế, nếu dùng con  mắt thế tục để luận, ắt 

sẽ  cho  công  đức  của  người  trước  lớn,  công  đức  của  người  sau  ít,  thậm  chí 

chẳng thể đem so sánh với nhau được. Nhưng Phật chẳng hề có cái nhìn như 

thế, Ngài dạy chúng ta:  “Phước đức hai người đạt được chính là bình đẳng 

 chẳng có sai khác gì, phước đức của người này lẫn kẻ kia đều là trong trăm 

 ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận”.   

Ở đây ắt sẽ có người vặn hỏi: Vì sao lại có hiện tượng như vậy? 

Dùng thí dụ để nói: Như một viên Ma-ni bảo châu giá trị vượt hẳn ngàn 

vạn vạn lần các thứ báu khác trong biển cả. Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát như 

Ma Ni bảo châu, niệm sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát như các chất báu 

khác trong biển, bởi thế phước đức có lớn - nhỏ sai khác. 

Lại  như một  lượng  vàng ròng  giá trị  hơn  ngàn cân  lúa;  niệm  Quán Thế 

Âm Bồ Tát giống như vàng ròng, niệm sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát 

giống như lúa, bởi thế phước đức có lớn nhỏ sai khác. 

Lại  như  kinh  nói:   “Bố  thí  ngàn  vạn  người  ác,  chẳng  bằng  bố  thí  một 

 người thiện. Cúng dường ngàn vị phàm phu Tăng, không bằng cúng dường 

 một La Hán. Cúng dường ngàn vị La Hán không bằng cúng dường một vị Bồ 

 Tát” . Vì sao vậy? Ác nhân chẳng bằng thiện nhân, phàm phu Tăng vẫn chưa 

liễu thoát sanh tử, La Hán lại chỉ cầu tự độ chứ chẳng độ sanh; bởi thế phước 

đức có lớn - nhỏ sai khác. 

Người  đời  đa  phần  đều  có  quan  niệm  như  thế  này:  Cứ  nghĩ  càng  niệm 

nhiều  càng  tốt,  đâu  biết  ý  niệm  quá  nhiều  thì  vọng  tưởng  cũng  nhiều;  luận 

trên phương diện công phu vẫn chưa phải là lý tưởng. Bất luận làm như thế 

nào, đều phải chuyên nhất, nhất quyết chẳng được tham nhiều. Nhưng chúng 

ta  thường  nghe  thấy  hoặc  trông  thấy  rất  nhiều  người  học  Phật  có  lúc  nghĩ 

muốn niệm bộ kinh này, có lúc toan niệm bộ kinh khác, có lúc vui thích bái 

sám,  có  lúc  lại  nẩy  sanh  hứng  thú  niệm  chú,  thật  là  lung  tung  chẳng  biết 

đường đâu mà lần. Làm như vậy chẳng phải là không có công đức, nhưng có 

lúc đến nỗi loạn tâm bất định, lại hóa thành chướng ngại cho việc tu hành. 

Bởi thế, chẳng bằng chí thành khẩn thiết chuyên nhất bất nhị, hoặc tụng 

niệm phẩm Phổ Môn, hoặc trì thánh hiệu Quán Âm, so ra được ích lợi nhiều 

hơn. Huống nữa, nhất tâm vô nhị dụng, ngay khi đó khắp cả pháp giới danh 

hiệu của sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát không danh hiệu nào chẳng bao 

gồm trong đó. Bởi thế, chuyên niệm là thỏa đáng tốt lành nhất. 

Phải biết rằng: Nói nhiều hay ít đó vốn là nói  một cách tương đối, cũng 

chỉ  là  so  sánh,  chứ  trong  Thật  Tướng  các  pháp,  hết  thảy  đều  là  tuyệt  đối, 

hoàn toàn bình đẳng, về căn bản chẳng có sai biệt nhiều ít gì. Bởi thế, trong 

kinh Hoa Nghiêm thường hay nói đến lý viên dung  “một tức là nhiều, nhiều 

 tức là một” . Do vậy, chúng ta cũng có thể nói niệm một vị Quán Thế Âm Bồ 

Tát cũng chính là niệm sáu mươi hai ức hằng hà sa Bồ Tát, mà sáu mươi hai 

ức  hằng  hà  sa  Bồ  Tát đó  cũng  có  thể  nói  chỉ  là  hóa  thân  của  một  vị  Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Đã là như vậy thì lễ bái, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát 

và lễ bái cúng dường sáu mươi hai ức hằng hà sa Bồ Tát công đức hoàn toàn 

bằng  nhau,  đương  nhiên  chẳng  có  điểm  nào  đáng  làm  chúng  ta  kinh  dị  cả, 

cũng như chẳng có điểm nào đáng làm chúng ta hoài nghi cả! 

Bởi thế, tôi mong mỗi một Phật tử nếu có thể phát tâm thọ trì danh hiệu 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  phải  chuyên  tâm  nhất  ý  mà  trì,  tuyệt  đối  chớ  có 

tam tâm lưỡng ý. Nếu tam tâm lưỡng ý, vị này cũng niệm, vị kia cũng niệm, 

kết quả, chẳng những không được Quán Âm Bồ Tát cứu tế, mà cũng chẳng 

được Bồ Tát nào cứu tế cả, thật có thể nói là mất trắng đôi đàng! 



---o0o--- 



1.1.2.2.4.2. Kết hiển đa phước  

(kết lại phần kinh văn nói về nhiều phước) 



Chánh kinh:  

 Vô  Tận  Ý!  Thọ  trì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  hiệu,  đắc  như  thị  vô 

 lượng vô biên phước đức chi lợi. 

無盡意。受持觀世音菩薩名號。得如是無量無邊福德之利。 

 (Này  Vô  Tận  Ý!  Thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  được  lợi  vô 

 lượng vô biên phước đức như thế đó). 



Đây  là  câu  tổng  kết  phần  ý  nghĩa  thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát 

được  phước  đức.  Phật  bảo  cùng  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát:  Bất  cứ  chúng  sanh  nào 

trong thế gian, nếu có thể thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, người ấy 

tất nhiên đạt được vô lượng vô biên lợi ích về mặt phước đức như trên vừa 

nói, tuyệt đối chẳng phải là luống uổng. 

Từ phần  mở đầu phẩm này đến đây là phần Vấn Đáp Nguyên Nhân Có 

Được  Danh  Hiệu,  đã  giảng  xong.  Từ  cuộc  vấn  đáp  này,  chúng  ta  chẳng 

những hiểu nguyên do vì sao Quán Thế Âm có danh hiệu là Quán Thế Âm, 

mà  còn  biết  những  sự  việc  cứu  khổ  cứu  nạn  và  thỏa  mãn  nguyện  cầu  của 

Quán  Âm  Bồ  Tát đối  với  chúng  sanh,  bởi  thế,  càng  phải  nên  tín  phụng  Bồ 

Tát. 



---o0o--- 

 

1.2. Vấn đáp du hóa phương tiện 

(hỏi đáp về phương tiện du hóa) 

1.2.1. Đương cơ tấn vấn du hóa 

(Đương cơ thỉnh hỏi về sự du hóa) 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

 - Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát vân hà du thử Sa Bà thế giới? Vân 

 hà nhi vị chúng sanh thuyết pháp? Phương tiện chi lực kỳ sự vân hà? 

無盡意菩薩白佛言。世尊。觀世音菩薩。云何游此娑婆世界。云何

而為眾生說法。方便之力。其事云何。 

 (Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật rằng:  

 - Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm du hóa trong thế giới Sa Bà này như thế 

 nào? Vì chúng sanh thuyết pháp như thế nào? Những sự thuộc sức phương 

 tiện như thế nào?)  



 Đây  là  đoạn  lớn  thứ  hai  của  phần  Trường  Hàng,  gọi  là  phần  Vấn  Đáp 

Phương  Tiện  Du  Hóa.  Trước  hết,  vị  đương  cơ  nêu  lời  thỉnh  vấn,  tiếp  đến 

Như Lai sẽ dạy rõ các sự cảm ứng. 

Lời  thỉnh  vấn  của  vị  đương  cơ  gồm  ba  vấn  đề,  như  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát 

bẩm bạch cùng đức Thế Tôn:  

 “Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát:  

 1) Du hóa trong thế giới Sa Bà này như thế nào?  

 2) Vì chúng sanh diễn thuyết diệu pháp như thế nào?  

 3) Những sự thuộc sức phương tiện như thế nào?”  

Vì sao Quán Thế Âm Bồ Tát gọi là Quán Thế Âm đã được đức Phật từ bi 

vì con giải thích rõ ràng rồi, từ lời Phật giới thiệu, chúng con biết Quán Âm 

Bồ Tát là một vị đại Bồ Tát thuộc thế giới Cực Lạc, nhưng giữa thế giới Sa 

Bà  và thế  giới Cực  Lạc cách nhau  mười  vạn ức cõi Phật,  vậy thì Quán Âm 

Bồ Tát đến thế giới Sa Bà này bằng cách nào, tiến hành công tác du hóa ra 

sao? Đối với vấn đề này, lại xin Phật từ bi khai thị cho! 

Sa  Bà  (Sahā-lokadhātu)  là  tiếng  Ấn  Độ,  tức  là  thế  giới  chúng  ta  đang 

sống đây, dịch nghĩa chữ Hán là Kham Nhẫn. Nói theo lập trường của chúng 

sanh  thì  chúng  ta  sanh  tồn  trong  thế  giới  này,  có  thể  nói  là  không  lúc  nào 

chẳng hãm trong vực sâu đau khổ, bị tầng tầng đau khổ bao vây, công kích, 

nhưng bất luận gặp phải nỗi đau khổ nào bức bách, chúng ta đều có thể chịu 

đựng được. Bởi vậy, Kham Nhẫn có nghĩa là có thể chịu đựng được mọi thứ 

đau khổ của hiện thực thế giới áp đặt trên nhục thân và tâm linh của chúng 

ta. Chẳng những có thể kham chịu thống khổ, lại còn coi thống khổ là khoái 

lạc, bởi thế chẳng nghĩ ly khai thế giới này. 

Đứng trên lập trường Bồ Tát mà nói: Bồ Tát vốn có thể an trụ trong cõi 

nước thanh tịnh, hưởng thụ các an lạc tự tại, nhưng vì cứu độ thế giới chúng 

sanh nên đến giáo hóa trong thế giới này. Trong quá trình giáo hóa, dẫu gặp 

phải  rất  nhiều  oán  ghét,  các  nỗi  khổ  bức  bách,  dẫu  phải  chịu  mọi  thứ  mọi 

dạng  đả  kích,  dẫu  công  tác  độ  sanh  gian  nan  cay  đắng,  Bồ  Tát  vẫn  có  thể 

kham chịu nhọc nhằn và những nỗi khổ não, bởi thế gọi là Kham Nhẫn. 

 “Từ thế giới Cực Lạc đến  thế giới Sa  Bà”   hiển thị thân  luân của Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Quán Âm từ thế giới Cực Lạc đến du hóa trong thế giới Sa 

Bà  này,  nếu  nhìn  bằng  con  mắt  thế  tục,  đương  nhiên  là  Bồ  Tát  có  đến  thế 

giới này. Nhưng nếu nói theo quan điểm nhà Phật, Bồ Tát vẫn y nhiên an trụ 

trong thế giới Cực Lạc, về căn bản là chưa từng di động chút nào, tức là như 

thường nói  “vô lai vô khứ”  (không đến không đi). Đạo lý này rất sâu xa, cần 

phải dùng thí dụ để thuyết minh:  

Quán  Âm  an  trụ  trong  Cực  Lạc  giống  như  vầng  trăng  rạng  ngời  trên 

không  trung,  Quán  Âm  ứng  hóa  trong  thế  giới  Sa  Bà  và  mười  phương  thế 

giới  giống  như  bóng  trăng  in  nước.  Trên  trời  chỉ  có  một  vầng  trăng,  dẫu 

trăng chưa từng xuống đến mặt đất, nhưng khắp những chỗ có nước trên địa 

cầu,  liền  có  vầng  trăng  sáng  hiện  bóng,  câu  nói:   “Thiên  giang  hữu  thủy, 

 thiên giang nguyệt”  (Ngàn dòng sông có nước, ngàn bóng trăng in trên mặt 

sông) chính là diễn tả ý này. 

Bồ  Tát  tuy  chẳng  lìa  khỏi  thế  giới  Cực  Lạc,  nhưng  bất  cứ  địa  phương 

nào  hễ  có  chúng  sanh  căn  cơ  chín  muồi,  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  đến  địa 

phương  đó  để  hóa  độ.  Dù  mười  phương  thế  giới  đều  có  Quán  Âm  Bồ  Tát, 

nhưng Bồ Tát vẫn chầu hầu bên A Di Đà Phật, hỗ trợ A Di Đà Phật hóa độ 

chúng sanh, ấy là bất động Bổn Tế du hóa Sa Bà và  mười phương thế giới; 

đấy là thân luân của Bồ Tát ứng hóa chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Đến thế giới Sa Bà này, vì chúng sanh thuyết pháp”  hiển thị khẩu luân 

của Quán Thế Âm Bồ Tát. Bồ Tát đã đến thế giới này du hóa, đương nhiên 

phải  vì chúng sanh  nói các thứ pháp  môn. Mọi  người đều cho rằng  Bồ  Tát 

thật sự thuyết pháp, nhưng thật ra Ngài không nói mà nói. Nên biết chân lý 

Thật  Tướng  của  các  pháp  là   “ly  ngôn  thuyết  tướng” ,  chẳng  thể  dùng  ngôn 

ngữ để diễn đạt được nổi, như trong kinh Pháp Hoa này có câu:  “Chư pháp 

 tịch diệt tướng, bất khả dĩ ngôn tuyên” (Các pháp tướng tịch diệt, chẳng thể 

dùng lời nói), cũng nhằm diễn đạt cùng một ý nghĩa. Chỉ vì giáo hóa chúng 

sanh,  nếu  chẳng  nói  một  câu  nào,  làm  sao  chúng  sanh  thấu  hiểu  chân  lý 

được?  Vì  đáp  ứng  nhu  cầu  của  chúng  sanh,  từ  nơi  vô  ngôn  thuyết  bèn  nói 

Tiểu, Đại, Quyền, Thật, Thiên, Viên, Đốn Tiệm, các thứ pháp môn bất đồng 

khiến cho chúng sanh do ngôn thuyết bèn khế nhập chân lý Thật Tướng. Tuy 

nói  các  thứ  pháp  môn  bất  đồng,  nhưng  thật  ra  chẳng  nói  gì,  vô  thuyết  mà 

thuyết chính là khẩu luân ứng hóa chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát. 

 “Thuyết pháp dùng các phương tiện bất đồng”  hiển thị ý luân của Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Thuyết pháp độ sanh nào phải là chuyện dễ, nhất định phải 

có phương tiện! Nếu chẳng có phương tiện thiện xảo thích đáng, thật rất khó 

tiến  hành  công  tác  hóa  độ.  Phương  tiện  nói  theo  ngôn  ngữ  bây  giờ  thì  có 

nghĩa là thích ứng. Độ sanh chẳng thể chấp chặt khăng khăng mọi thứ phải 

giữ  nguyên  như  thế,  mà  nhất  định  phải  thích  ứng  thời  đại,  thích  ứng  hoàn 

cảnh,  thích  ứng  căn  tánh  của  chúng  sanh,  sau  đấy  mới  tiến  hành  giáo  hóa, 

mới hòng “sự ít, công nhiều”. 

Do  hoàn  cảnh  thời  đại  bất  đồng,  căn  tánh  chúng  sanh  bất  đồng,  nếu 

chẳng vận dụng phương tiện tùy cơ ứng biến, tùy duyên thị hiện, tùy cơ lập 

giáo thì chúng sanh chẳng dễ bị cảm hóa. Trong lúc quý vị độ sanh, cần phải 

xem  xét  tình  hình  thực  tế,  biết  dùng  phương  pháp  nào  thuận  tiện  nhất  bèn 

dùng phương pháp đó vì chúng sanh thuyết pháp giáo hóa. Đấy là ý luân ứng 

hóa chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát vậy. 

Ba thứ thân - khẩu - ý trên cương vị chúng sanh chỉ gọi là Tam Nghiệp, 

bởi lẽ từ hoạt động của ba thứ này tạo tác các thứ nghiệp Hữu Lậu thiện hay 

ác; nhưng  nếu đứng  trên quả  vị  Phật,  Bồ  Tát thì  gọi  là Tam  Luân  (ba bánh 

xe), vì các ngài dùng ba thứ này độ sanh, nghiền nát những phiền não trong 

tâm chúng sanh, khiến chúng sanh lìa khổ được vui, siêu phàm nhập thánh. 

Nhưng  trong  lúc  Phật,  Bồ  Tát  vận  dụng  ba  luân  này  biểu  hiện  những  công 

dụng vĩ đại, bọn phàm phu chúng ta tâm chẳng nghĩ thấu, miệng chẳng bàn 

xiết được; bởi thế nói là  “tam luân bất tư nghị hóa”.  

Quán Âm Bồ Tát dùng các thân phận sai khác du hóa vô lượng vô biên 

thế giới, phần trên tuy đã nói qua chẳng ít, giờ đây vẫn chẳng ngại gì chẳng 

nêu lên những chuyện thực để chứng minh Bồ Tát thật sự rộng hóa độ chúng 

sanh trong thế gian này. 

Trong quá khứ, tại huyện Tu Văn thuộc tỉnh Quý Châu, Trung Quốc, có 

động  Bạch  Sơn,  thủy  ngân  từ  trong  động  chảy  ra  chẳng  ngừng.  Bởi  thế, 

trong  vùng  thường  có  người  tụ  tập  bên  sơn  động  hứng  lấy  thủy  ngân  đem 

bán. Vì  việc thâu thập thủy  ngân kéo  dài  nhiều  ngày, để dễ theo đuổi công 

việc,  người  ta  dựng  nhà  cửa  gần  sơn  động,  thành  lập  gia  đình,  sinh  sống  ở 

đó,  vô  hình  trung  tạo  thành  một  tiểu  thôn  trang  cả  mấy  trăm  nhà.  Khoảng 

đâu mấy năm, do thủy ngân chảy ra quá nhiều khiến cho đất đá trên núi lỏng 

lẻo, có  thể sụp đổ bất cứ lúc  nào,  nhưng  những  người trong thôn thâu  nhặt 

thủy ngân chẳng hề biết gì. Nếu như núi vỡ, toàn bộ thôn trang nhất định bị 

đè bẹp, cả mấy trăm nhà bị thảm tử. 

Quán Thế  Âm  Bồ  Tát từ bi  vì  muốn cứu  độ bọn  họ, bèn thị  hiện thành 

một  cô  gái  đẹp,  tắm  khỏa  thân  ngay  nơi  dòng  suối  trước  động.  Thời  cổ, 

phong  tục khắt khe,  một cô gái đẹp tắm trần truồng tự  nhiên khiến khắp cả 

thôn  trang  náo  động,  cả  mấy  trăm  gia  đình,  bất  luận  trẻ  già  lớn  bé  đều  rất 

hiếu kỳ lập tức đi xem. Chính ngay lúc mọi người trong thôn đến xem sự ấy, 

đột  nhiên  một trận trời  long  đất  lở  vang rền,  mọi  người  ngoái đầu  nhìn  lại, 

toàn bộ thôn trang đã bị chôn vùi trong loạn thạch. Mọi người mừng rỡ vừa 

kịp thoát nạn, nhìn lại cô gái đẹp tắm truồng dưới suối chẳng còn thấy tung 

tích gì nữa! Nên biết đó là một phương pháp thị hiện độ sanh của Quán Âm 

Bồ Tát. 

Lúc núi lở, trong thôn có một gã trai đang ngủ trong nhà, chưa kịp chạy 

ra, bị ép trong kẽ đá lở, dẫu không cử động được, chẳng có cách nào chui ra, 

nhưng cũng chẳng bị ép chết, hồi lâu sau cảm thấy đói quá, liền thành kính 

niệm thánh hiệu Quán Âm, chợt thấy một con chuột trắng, mắt như chớp lòe 

chiếu  trên  đầu  một  mô  đá.  Trên  đá  hiện  những  chữ  trong  phẩm  Phổ  Môn, 

con chuột trắng liếm chữ trên đá, gã trai bị đá chèn cũng bắt chước liếm chữ, 

cảm thấy hết đói, bị đá chèn chẳng thấy mặt trời như vậy gần cả ba năm. 

Một ngày  nọ, có người  lên núi  hái thuốc, nghe có tiếng  người thở than, 

bèn dò tìm theo tiếng, thấy một người bị ép trong kẽ đá, dò hỏi  mới hay ba 

năm  trước  lúc  núi  lở  gã  trai  bị  ép  tại  đây,  lại  hỏi  vì  sao  chẳng  chết  đói,  gã 

đáp mỗi ngày liếm chữ khỏi đói, hiện giờ trên mô đá chỉ còn chừng ba hàng 

chữ  chưa  liếm  hết,  coi  kỹ  rõ  ràng  là  những  câu  chữ  trong  phẩm  Phổ  Môn. 

Mới biết con chuột trắng cũng như phẩm Phổ Môn hiện trên đá đều là Quán 

Âm Bồ Tát thị hiện cứu hộ vậy. Bởi thế, Quán Âm Bồ Tát từ bi, thật có thể 

nói là  “không cõi nào chẳng hiện  thân”.  



---o0o--- 

 

1.2.2. Như Lai bị thị cảm ứng  

(Như Lai dạy rõ về sự cảm ứng) 

1.2.2.1. Quảng hiển ứng hóa chư quốc 

(rộng nói việc ứng hóa trong các nước) 

1.2.2.1.1. Minh ứng hiển hóa 

(những thân ứng hóa rõ ràng) 

1.2.2.1.1.1. Năng ứng tam thánh 

(ứng hiện thân tam thánh) 



      Chánh kinh:  

       Phật cáo Vô Tận Ý Bồ Tát:  

        -  Thiện  nam  tử!  Nhược  hữu  quốc  độ  chúng  sanh,  ưng  dĩ  Phật  thân 

 đắc độ giả, Quán  Thế Âm Bồ Tát tức  hiện Phật thân  nhi vị thuyết  pháp. 

 Ưng dĩ Bích Chi Phật thân đắc độ giả, tức hiện Bích Chi Phật thân nhi vị 

 thuyết  pháp.  Ưng  dĩ  Thanh  Văn  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Thanh  Văn 

 thân nhi vị thuyết pháp. 



佛告無盡意菩薩。善男子。若有國土眾生。應以佛身得度者。觀

世音菩薩。即現佛身而為說法。應以辟支佛身得度者。即現辟支佛身

而為說法。應以聲聞身得度者。即現聲聞身而為說法。 

 (Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  

       - Này thiện nam tử! Nếu có cõi nước, chúng sanh nên dùng Phật thân để 

 được độ Quán Thế Âm  Bồ Tát liền hiện thân  Phật để mà thuyết pháp. Nên 

 dùng  thân  Bích  Chi  Phật  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Bích  Chi  Phật  để  mà 

 thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Thanh  Văn  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Thanh 

 Văn để mà thuyết pháp). 



Đương  cơ  đã  thỉnh  vấn,  đức  Phật  tự  giải  đáp.  Bởi  thế,  Phật  lại  gọi  Vô 

Tận Ý  Bồ Tát bảo  rằng: Này thiện  nam tử!  Ông  muốn biết phương tiện du 

hóa của Quán Âm Bồ Tát như thế nào ư? Tốt, bây giờ ta sẽ nói rõ từng điều 

cho ông. 

 “Nếu có chúng sanh trong một quốc độ nào đó”: Phật pháp gọi quốc độ 

là Y Báo, gọi chúng sanh là Chánh Báo. Y Báo là chỗ nương dựa của Chánh 

Báo.  Như sanh  mạng  của  nhân  loại  là  Chánh  Báo,  địa  cầu  cư  trú  của  nhân 

loại là Y Báo. Chánh Báo chỉ “sanh mạng thể” chánh thức cảm nhận quả báo 

khổ hay vui. Nói thật ra, giữa Chánh Báo và Y Báo có mối quan hệ rất mật 

thiết:  Chánh  Báo  nếu  chẳng  nương  nhờ  vào  Y  Báo  như  quốc  độ  v.v…  thì 

không có chỗ để ở, Y  Báo  nếu chẳng  nhờ sanh  mạng thể  là Chánh Báo thì 

không cách nào hiển hiện được. Nếu Chánh Báo sanh mạng thể có phước thì 

tự nhiên những vật được sanh từ Y Báo rất phong phú; còn nếu Chánh Báo 

không  phước  đức  sẽ  cảm  lấy  Y  Báo  xấu  kém  vô  cùng,  những  thứ cảm  thọ 

cũng cảm thấy thiếu hụt. 

Phật  pháp  nói  Chánh  Báo  có  mười  pháp  giới  sai  biệt,  tức  là  Địa  Ngục, 

Súc  Sanh,  Ngạ  Quỷ,  A  Tu  La,  Người,  Trời,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ 

Tát, Phật. Chúng sanh trong mười pháp giới mỗi loài đều có Y Báo, bởi vậy 

Y Báo quốc độ cũng có các thứ khác biệt. Nói trên đại thể, chẳng ngoài bốn 

cõi:  



1) Ngũ Thừa cộng độ:  



Tức là trong cùng một thế giới vừa có phàm phu vừa có thánh nhân, ngài 

Thiên  Thai  gọi  cõi  này  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Như  thế  giới  Sa  Bà 

này,  về  mặt  hiện  thực  thế  gian  là  nơi  sinh  sống  của  chúng  sanh  hữu  lậu, 

nhưng cũng có Đại Bi Quán Âm, Đại Trí Văn Thù, Đại Hạnh Phổ Hiền, Đại 

Nguyện Địa  Tạng Vương  v.v… các đại  Bồ Tát du  hóa trong ấy,  nên  gọi  là 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 



2) Tam Thừa cộng độ:  



Tức  là  cõi  nước  mà  Đại  Thừa  lẫn  Tiểu  Thừa  Phật  pháp  cùng  nói  đến, 

ngài  Thiên  Thai  gọi cõi  này  là  Phương Tiện  Hữu Dư Độ. Như thế  giới của 

bậc  thánh  nhân  Nhị  Thừa  sống,  tuy  nói  là  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  nhưng 

đoạn phiền  não  và  liễu sanh tử chỉ  mới thực  hiện được  nửa phần, chưa đạt 

đến  rốt  ráo,  vẫn  còn  có  tàn  dư  Hoặc  Khổ  tồn  tại,  bất  quá  chỉ  thuộc  đạo 

phương tiện mà thôi. Bởi thế, gọi là Phương Tiện Hữu Dư Độ. 



3) Đại Thừa bất cộng độ:  



Là cõi nước chỉ có trong Đại Thừa. Chẳng những không chung đụng với 

phàm  phu,  mà  cũng  chẳng  chia  sẻ  cùng  Nhị  Thừa.  Ngài  Thiên  Thai  gọi  là 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ:  

 “Vì là chỗ ở của Bồ Tát phá vô minh, dùng cái Nhân chân thật cảm cái 

 Quả  chân  thật,  dùng  cái  Duyên  chân  thật  để  cảm  cái  Báo  chân  thật.  Sắc, 

 tâm, y báo, chánh báo trang nghiêm diệu  hảo phi thường.  Vì Bồ Tát là  đại 

 đạo tâm chúng sanh, phát tâm quảng đại độ thoát chúng sanh, tích công lũy 

 đức, gieo đại phước nghiệp, nên được tự tại vô ngại. Tiểu có thể hóa thành 

 Đại, một có thể hóa thành nhiều, Chánh có thể làm Y, Y có thể làm Chánh, 

 có  thể  nói  là  một  đầu  lông  có  thể  biến  cõi  nước  Bảo  Vương,  trong  một  vi 

 trần chuyển đại pháp  luân, cọng lông  nuốt trọn biển lớn, hạt cải chứa khít 

 núi Tu Di. Sắc tâm viên dung, Y, Chánh vô ngại. Đấy đều do trang nghiêm 

 bởi các thứ công đức do lúc Bồ Tát tu nhân, tu hành lục độ vạn hạnh nên gọi 

 là Thật Báo Trang Nghiêm Độ”. 



4) Phật quả bất cộng độ:  



Chỉ  Phật  cùng  Phật  mới  có  thể  trụ  trong  thế  giới  này.  Cõi  này  không 

những không chung với phàm phu, Nhị Thừa; ngay cả Bồ Tát phát tâm cũng 

chẳng  được  cùng  hưởng.  Ngài  Thiên  Thai  gọi  cõi  này  là  Thường  Tịch 

Quang Tịnh Độ:  

 “Phật  là  chúng  sanh  vô  thượng,  vì  Phật  rốt  ráo  sanh  tử,  không  ai  hơn 

 được, vì thế gọi là Vô Thượng. Tịch là biển Đại Tịch Diệt vô sanh, vô diệt, 

 lặng trong thường hằng, [đó là] Giải Thoát đức. Quang là đại quang minh 

 tạng linh minh chiếu rỗng rang, là Bát Nhã đức. Thường tức là Tịch Quang 

 bất nhị, xưa nay thường hằng, là Pháp Thân đức. Gọi là Tịch Quang Độ, tức 

 là tam đức bí tạng (kho tàng ba đức bí mật). Đến đó mới là cõi rốt ráo. Thân 

 chính là cõi, cõi chính là thân, Y Báo và Chánh Báo dung thông, thân và cõi 

 chẳng hai, chỉ là Nhất Đạo Thanh Tịnh Pháp Giới Tạng Tâm”.  

Bởi thế gọi là Thường Tịch Quang Tịnh Độ. 

Nói đơn giản, Y Báo bao gồm bốn cõi này, Chánh Báo gồm chúng sanh 

trong mười pháp giới. 

Ngoại trừ đức Phật tối cao vô thượng ra chẳng cần phải thị hiện cứu độ, 

các chúng sanh khác cao thấp chẳng đồng đều cần phải cứu độ; vì căn tánh 

chúng sanh có các dạng sai biệt bất đồng, Bồ Tát bèn thị hiện các thân phận 

thích ứng. Như có cõi nước, Ngài thị hiện thân Bồ Tát hoặc thân Thanh Văn 

v.v…  đều  chẳng  thể  giáo  hóa,  chỉ  có  cách   “nên  dùng  thân  Phật  để  được 

 độ”,   mới có thể tiếp  nhận sự cảm  hóa, trong tình  huống ấy, Quán Thế  Âm 

Bồ Tát  “liền hiện thân Phật để mà thuyết pháp”  hòng hóa độ, khiến cho họ 

nghe đến pháp môn thành Phật, bèn chịu nỗ lực dụng công tu hành, đoạn trừ 

phiền não đáng đoạn, đạt được sự giải thoát thực sự nơi thân tâm. 

Ở đây, có lẽ có người đâm ra nghi ngờ: Đã gọi Quán Âm là Bồ Tát, Bồ 

Tát  làm  sao  thị  hiện  thân  Phật  được?  Có  thể  giải  thích  điều  này  trên  hai 

phương diện:  

- Phần trên tôi đã từng có nói, Quán Âm  Bồ Tát hiện tại chỉ là thị hiện, 

chứ thật sự trong đời quá khứ, Ngài đã sớm thành Phật, hiệu là Chánh Pháp 

Minh Như Lai. Đã như vậy thì thị hiện thân Phật chẳng qua là hiện lại diện 

mục sẵn có mà thôi, sao lại chẳng thể thị hiện thân Phật? 

- Còn có thể nói cách khác: Bồ Tát kể từ Sơ Địa trở lên có thể phân thân 

làm Phật, như Sơ Địa Bồ Tát có thể phân thân làm Phật trong một trăm cõi, 

Nhị Địa Bồ Tát có thể phân thân làm Phật trong ngàn cõi. Quán Âm là bậc 

Bổ Xứ Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc, Ngài có thể thị hiện các thân Phật bất 

đồng  vì chúng sanh thuyết pháp, đương  nhiên  là tuyệt đối chẳng thành  vấn 

đề. 

Chúng  sanh  cầu  thấy  thân  Phật  mới  chịu  nhận  sự  giáo  hóa,  chứng  tỏ 

chúng  sanh  ấy  muốn  được  thành  Phật.  Muốn  cầu  thành  Phật  mà  chẳng  thị 

hiện thân Phật để thuyết pháp, há có nên chăng? Đại Bi Quán Âm biết chúng 

sanh  có  mong  muốn  như  thế  bèn  hiện  thân  Phật  ba  mươi  hai  tướng,  tám 

mươi vẻ đẹp viên mãn đầy đủ trang nghiêm, vì chúng sanh tuyên nói thế nào 

là  pháp  môn  thành  Phật,  chỉ  dạy  chúng  sanh  tu  hành  Lục  Độ  vạn  hạnh  để 

thành Vô Thượng Chánh Giác. 

Bốn  thánh  pháp  giới  trong  mười  pháp  giới  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác, 

Bồ Tát, Phật. Ở trên  nói thị  hiện  thân Phật vì chúng sanh thuyết pháp. Nếu 

theo thứ tự của tứ thánh thì tiếp đó phải  nói “hiện thân  Bồ  Tát để vì chúng 

sanh thuyết pháp”, nhưng trong kinh văn đây, sau khi nói thân Phật, bèn nói 

hiện thân Bích Chi Phật và thân Thanh Văn, chẳng hề nói đến thân Bồ Tát, 

là vì đạo lý nào? Phải biết thân Quán Âm  thị hiện trong hiện tại là thân Bồ 

Tát, thân  phận  Bồ Tát đã  hiển thị rõ ràng  rồi, cho  nên bất  tất phải  nói câu: 

“Nên  dùng  thân  Bồ  Tát  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Bồ  Tát  để  mà  thuyết 

 pháp”.  

Nếu  trong  quốc  độ  có  một  hạng  chúng  sanh   “nên  dùng  thân  Bích  Chi 

 Phật để được độ”,  Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Bích 

 Chi  Phật để mà  thuyết pháp” .  Bích Chi Phật  (Pratyekabuddha)  là  tiếng  Ấn 

Độ, phiên dịch sang tiếng Hán là Duyên Giác hoặc Độc Giác, hai danh xưng 

này cũng có chút phân biệt: 



1) Duyên Giác thánh giả: 



Luận theo duyên do, vị này sanh trong thời đại có Phật, do bẩm thọ ngôn 

giáo nhân duyên của Phật bèn được khai ngộ giải thoát. Như Phật tuyên nói 

giáo pháp  Thập Nhị Nhân Duyên,  hạng chúng sanh  này  nghe được, nghịch 

thuận quán sát nhân duyên, từ trong nhân duyên sanh diệt, ngộ được lý Chân 

Không bất sanh bất diệt, bởi thế gọi là Duyên Giác. 

Thập Nhị Nhân Duyên nói thông thường là: Vô minh duyên Hành, Hành 

duyên Thức, Thức duyên  Danh Sắc, Danh Sắc duyên  Lục Nhập,  Lục Nhập 

duyên Xúc, Xúc duyên Thọ, Thọ duyên Ái, Ái duyên Thủ, Thủ duyên Hữu, 

Hữu duyên Sanh, Sanh duyên lão tử ưu bi khổ não. Tùy thuận mười hai nhân 

duyên  này,  đúng  là:   “Cái  này  có  nên  cái  kia  có,  cái  này  sanh  nên  cái  kia 

 sanh” , bèn  lưu chuyển trong biển khổ sanh tử. Đi  ngược lại  mười  hai  nhân 

duyên,  tức  là   “cái  này  không,  nên  cái  kia  không;  cái  này  diệt,  nên  cái  kia 

 diệt” , bèn cắt đứt sanh tử, hoàn diệt Niết Bàn. 

Duyên  khởi  tuy  có  mười  hai  chi,  nhưng  thực  tế  chỉ  có  ba  thứ  Hoặc, 

Nghiệp, Khổ, trước lúc giải quyết xong sanh tử, chúng như cái vòng không 

có đầu mối, khiến cho chúng ta khởi nghi hoặc, tạo nghiệp, chịu khổ không 

ngừng đến nỗi luân chuyển không lúc nào xong. Chỉ có bậc Duyên Giác mới 

có thể đột phá sự trói buộc của Duyên Khởi để được giải thoát. 



2) Độc Giác: 



Xuất  hiện  trong  thời  đại  không  Phật,  như  trong  hiện  tại,  Phật  Thích  Ca 

đã  nhập  diệt,  Di  Lặc  Phật  vẫn  chưa  hạ  sanh  trong  nhân  gian,  cho  đến  khi 

chánh pháp của đức Phật Thích Ca cũng đã diệt tận, có chúng sanh căn tánh 

Độc Giác xuất hiện trong nhân gian, do thấy tiết Xuân trăm hoa đua nở, trời 

Thu  lá  vàng  gió  cuốn  bay  tơi  bời,  nhân  đấy  bèn  giác  ngộ.  Còn  hạng  phàm 

phu, nhìn Xuân hoa nở, thấy Thu lá rụng, chẳng thể có cảm giác giống như 

vậy. Dù có cảm giác đi nữa, chẳng qua cũng chỉ biết là thời gian thay đổi mà 

thôi;  nhưng  thánh  giả  Độc  Giác  từ  chuyện  thấy  hoa  nở  mùa  Xuân,  lá  rụng 

mùa Thu, giác ngộ vạn sự vạn vật thế gian đều là vô thường diễn biến, chẳng 

có một pháp nào có thể giữ cho vĩnh viễn bất biến. Tục ngữ nói:  “Hoa đẹp 

 chẳng thường nở” , dù có nở cũng chẳng thể giữ mãi sắc thắm. Quán sát kỹ 

điều này sẽ liễu ngộ chân lý Vô Thường, bởi thế, chứng được quả Bích Chi 

Phật. 

Trong  hiện thực thế  gian  đã có  hạng chúng sanh  như thế,  Bồ Tát Quán 

Âm đương nhiên phải ẩn giấu thân phận Bồ Tát, thị hiện thân Bích Chi Phật, 

tuyên  nói  pháp  Thập  Nhị  Nhân  Duyên,  khiến  cho  họ  dựa  vào  pháp  Duyên 

Khởi  tu  hành,  từ  sự  sanh  diệt  của  duyên  khởi  ngộ  được  tánh  bất  sanh  diệt 

của duyên khởi, chứng được quả Bích Chi Phật. 

Nếu  trong  cõi  nước  lại  có  một  hạng  chúng  sanh  “nên  dùng  thân  Thanh 

 Văn để được độ, liền hiện thân Thanh Văn để mà thuyết pháp”.  Thanh Văn 

(Śrāvaka)  đại  đa  số  đều  xuất  hiện  trong  thời  Phật  tại  thế,  tức  là  nghe  âm 

thanh ngôn giáo Phật nói pháp Tứ Đế bèn khai ngộ, được giải thoát, nên gọi 

là Thanh Văn. Đối với hạng chúng sanh căn tánh như thế ắt phải dùng thân 

phận  của  hàng  Thanh  Văn  thuyết  pháp  thì  họ  mới  có  thể  tiếp  nhận  sự  giáo 

hóa.  Quán  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  cũng  tùy  thuận  mong  cầu  của  chúng 

sanh,  thích  ứng  căn  tánh  của  chúng  sanh,  hiện  thân  Thanh  Văn  để  thuyết 

pháp Tứ Thánh Đế. 

Tứ Thánh Đế là luận đề căn bản của Phật pháp,  mà cũng là cương lãnh 

của Phật pháp. Thoạt đầu, Phật mới chuyển pháp luân tại Lộc Dã Uyển, bèn 

nói chân lý Tứ Thánh Đế: 



1) Khổ Thánh Đế: 



Là nói về Khổ Quả, tức là các nỗi thống khổ nhân sanh phải chịu trong 

hiện thực. Nhân sanh là Khổ, là  một sự thực trong thế gian không ai có thể 

phủ nhận được; nhưng người hiểu rõ đích xác, thiết thực nguyên do cái Khổ 

không ai bằng Phật. Do thấy khổ Phật bèn xuất gia và cũng vì đó mà khai thị 

Khổ Đế cho chúng sanh. 



2) Tập Thánh Đế: 



Chỉ khổ nhân, tức là những động lực chiêu cảm quả khổ; nói tổng quát là 

phiền não và nghiệp. Nói thiết thực, Ái là căn bản của khổ, tức là những tình 

huống  chúng  ta  khát  khao  vô  hạn,  tạo  thành  các  thứ  nghiệp  nhân,  đến  nỗi 

cảm thọ sanh mạng khổ quả. 

Như vậy, Khổ Đế và Tập Đế là nhân quả thế gian. Tập Đế là nhân, Khổ 

Đế là quả thế gian. 



3) Diệt Thánh Đế: 



Tức là Lạc Quả, cũng tức là quả viễn ly sanh tử, đạt được Niết Bàn. 



4) Đạo Thánh Đế: 



Là Lạc Nhân, tức là những nhân tố để chứng đắc quả Niết Bàn. Tuy nói 

có rất nhiều Đạo để tu tập, nhưng chủ yếu là Bát Chánh Đạo. Hành theo Bát 

Chánh Đạo nhất định có thể chứng quả Niết Bàn. 

Bởi thế Diệt Đế và Đạo Đế chính là nhân quả xuất thế gian. Đạo là nhân 

để xuất thế gian, Diệt là quả xuất thế gian. 

Tứ Đế gộp lại chính là hai thứ nhân quả thế gian và xuất thế gian. Nhân 

quả thế gian phải đoạn trừ, nhân quả xuất thế gian phải cầu chứng. Bồ Tát vì 

hạng  chúng  sanh  căn  tánh  Thanh  Văn  mà  nói  pháp  Tứ  Đế  ngõ  hầu  họ  sẽ 

đoạn trừ Khổ Tập, hâm mộ Diệt, tu Đạo hòng chứng quả Thanh Văn. 

Trong  Tứ  Đế,  biết  Khổ  là  tối  khẩn  yếu,  bởi  phải  biết  Khổ  mới  có  thể 

đoạn Tập, có biết Khổ mới hâm mộ Diệt, tu Đạo; vì thế Khổ là cánh cửa ban 

đầu để nhập Đạo vậy. 

Trong quá khứ, có  một  vị  lão tăng chuyên tu  hạnh Đầu Đà, có  một  lần 

ngài ra  ngoài cầu sư tham  học. Đi  nửa đường, cảm  thấy đói khát quá  mức, 

bèn đến khất thực ở nhà một nữ cư sĩ còn để tóc tu hành. Vị nữ cư sĩ đó hết 

sức chân thành tin Phật, thấy có vị đại đức đến nhà mình, ngoài việc hoan hỷ 

cúng dường ra, còn đặc biệt cung kính, lễ bái cầu thỉnh khai thị. Nào ngờ vị 

hành giả Đầu Đà đó cố nhiên tu trì rất tinh tấn dũng mãnh, nhưng chẳng hiểu 

gì về Phật pháp cả; bây giờ đột nhiên bị bà ta xin khai thị, Sư có Phật pháp 

gì để nói đây? Trong tình thế vạn phần khẩn bách đó, Sư bất tri bất giác thở 

ra một chữ “Khổ!”. 

Nguyên nhân vị lão tăng than khổ là vì chính mình chẳng biết Phật pháp, 

nhưng  bà  nữ  cư  sĩ  nghe  đến  chữ  Khổ  ấy  liền  có  cảm  giác  dị  thường,  thấy 

trước khi  mình  tu  hành:  Lúc  nhỏ  khổ  vì cha  mẹ quản thúc, sau  khi kết  hôn 

lại khổ vì ông chồng chê trách, có con cái rồi lại chịu nỗi khổ gia đình ràng 

buộc,  có  thể  nói  đời  người  không  có  gì  ngoài  khổ  cả.  Từ đó  đến  nay  chưa 

từng hưởng chút vui sướng nào trong kiếp nhân sanh, bất giác buồn bã, đau 

xót, ứa lệ. Vị lão tăng tu hạnh Đầu Đà thấy bà bi thương như thế chẳng biết 

vì  nguyên  nhân  nào, bèn bỏ đi chẳng  từ  biệt, cơm cũng chẳng ăn.  Bà cư sĩ 

nghĩ  ngợi  nỗi  khổ,  nghĩ  suy  đến  cực  độ,  rốt  cuộc  bao  tình  tưởng  mất  sạch, 

nhập  vào  Khổ  Đế  tam-muội,  vị  lão  tăng  bỏ  đi  cũng  chẳng  biết.  Đến  mấy 

tiếng đồng  hồ sau, bà cư sĩ chợt  nói: “Ngài  khai thị cho con  một chữ Khổ, 

đúng là con dùng mãi không hết”. 

Bởi vậy nói đến “biết khổ” là phải biết khổ giống như vậy mới có thể gọi 

là Khổ Đế. Hết thảy người đời suốt ngày ngụp lặn trong khổ, chớ hề thật sự 

biết  khổ!  Vì  chẳng  thật  sự  biết  khổ,  nên  chẳng  có  biện  pháp  gì  thoát  khổ. 

Nếu thật sự biết khổ, không ai chẳng lìa được khổ. Đức Phật khai thị:  “Nhân 

 sanh là khổ, thế gian là khổ” , thật là những lời thấy biết xác thực. Muốn giải 

trừ  nỗi thống khổ của kiếp  người, đối  với nhân sanh  hiện thực phải  hiểu rõ 

một  cách  hợp  lý  thì  mới  được.  Hành  theo  Tứ Đế  sẽ  đạt  đến  mục  đích  giải 

thoát. 

Trong Phật pháp,  Thanh Văn  và  Bích Chi Phật  gọi chung  là Nhị  Thừa, 

hoặc còn gọi là Tiểu Thừa; nhưng có lúc còn nói như thế này: Thanh Văn là 

Tiểu Thừa, Bích Chi Phật là Trung Thừa, Bồ Tát là Đại Thừa. Nói như vậy, 

có  thể  thấy  là  giữa  Thanh  Văn  và  Bích  Chi  Phật  vẫn  có  đôi  chút  sai  khác. 

Nói cách khác, Bích Chi Phật cao hơn Thanh Văn bởi Thanh Văn chỉ đoạn 

được  Kiến  Tư phiền  não  chánh  sử,  chưa  hề  phá  trừ được  mảy  may  tập  khí 

nào; Bích Chi Phật chẳng những đoạn được hai phiền não Kiến Tư Hoặc, lại 

còn  phá  trừ được  chút  phần  tập  khí  của  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc.  Dù  chẳng 

bằng được Phật là bậc đã đoạn trừ hết thảy tập khí, nhưng vẫn hơn hẳn A La 

Hán. Bởi thế, gọi Thanh Văn là Tiểu Thừa, Bích Chi Phật là Trung Thừa. 

Tuy có phân biệt như thế, nhưng hai thừa này đều nhằm mục đích tự lợi, 

đối với trách vụ lợi tha chẳng có hứng thú tích cực tiến hành, nên gọi chung 

là Nhị Thừa. 



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.2. Năng ứng lục thiên 

 (ứng hiện sáu thân trời) 



Chánh kinh:  

 Ưng dĩ Phạm Vương thân đắc độ giả, tức hiện Phạm Vương thân nhi 

 vị thuyết pháp. Ưng dĩ Đế Thích thân đắc độ giả, tức hiện Đế Thích thân 

 nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Tự Tại Thiên thân đắc độ giả, tức hiện Tự Tại 

 Thiên thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ Đại Tự Tại Thiên thân đắc độ giả, 

 tức  hiện  Đại  Tự  Tại  Thiên  thân  nhi  vị  thuyết  pháp.  Ưng  dĩ  Thiên  Đại 

 Tướng Quân thân đắc độ giả, tức hiện Thiên Đại Tướng Quân thân nhi vị 

 thuyết pháp. Ưng dĩ Tỳ Sa Môn thân đắc độ giả, tức hiện Tỳ Sa Môn thân 

 nhi vị thuyết pháp. 

應以梵王身得度者。即現梵王身而為說法。應以帝釋身得度者。即

現帝釋身而為說法。應以自在天身得度者。即現自在天身而為說法。

應以大自在天身得度者。即現大自在天身而為說法。應以天大將軍身

得度者。即現天大將軍身而為說法。應以毘沙門身得度者。即現毘沙

門身而為說法。  

 (Nên dùng thân Phạm Vương để được độ, liền hiện thân Phạm Vương để 

 mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Đế  Thích  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Đế 

 Thích để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Tự Tại Thiên để được độ, liền hiện 

 thân Tự Tại Thiên để mà thuyết  pháp. Nên dùng  thân Đại  Tự Tại Thiên để 

 được độ, liền hiện thân Đại Tự Tại Thiên để mà thuyết pháp. Nên dùng thân 

 Thiên  Đại  Tướng  Quân  để  được  độ,  liền  hiện  thân  Thiên  Đại  Tướng  Quân 

 để mà thuyết pháp. Nên dùng thân Tỳ Sa Môn để được độ, liền hiện thân Tỳ 

 Sa Môn để mà thuyết pháp). 



Đoạn  này  nói  Bồ  Tát  có  thể  ứng  hiện  thân  lục  thiên;  nhưng  lục  thiên 

được  nói  ở  đây  chẳng  phải  là  sáu  cõi  trời  Dục  Giới  thông  thường.  Sáu  thứ 

thân trời ứng hóa này phiếm chỉ tất cả những thân trong Dục Giới và Vô Sắc 

Giới.  Còn  như  những  cõi  trời  thuộc  Vô  Sắc  Giới  không  có  sắc  pháp,  nên 

cũng không có thân tướng thị  hiện; bởi thế kinh  văn chẳng  nói đến trời Vô 

Sắc  Giới.  Phàm  những  thân  tướng  được  thị  hiện,  ắt  đều  phải  là  sanh  mạng 

thể do vật chất và tinh thần hợp lại. Hữu tình cõi Vô Sắc thuần thuộc về hoạt 

động tinh thần, bởi thế chẳng nói thân tướng thị hiện trong Vô Sắc Giới. 

Trong  các  quốc  độ,  có  một  loại  chúng  sanh,  “nên  dùng  thân  Phạm 

 Vương  để  được  độ”,   Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi   “liền  hiện  thân 

 Phạm Vương để mà thuyết pháp” . Chữ  “Phạm Vương”  chỉ Đại Phạm Thiên 

Vương thuộc Sơ Thiền Thiên của Sắc Giới. Sơ Thiền Thiên gồm ba tầng trời 

Phạm  Chúng  Thiên  (Brahma-pārisadya),  Phạm  Phụ  Thiên  (Brahma-

purohita),  Đại  Phạm  Thiên  (Mahābrahmā).  Phạm  Chúng  Thiên  gồm  những 

Phạm dân bình phàm của trời Đại Phạm, Phạm Phụ Thiên là các bầy tôi phụ 

chánh của Đại Phạm Thiên Vương (Mahābrahmā-rāja). Bởi lẽ, vị thống lãnh 

chư  thiên  đương  nhiên  phải  có  những  bầy  tôi  giúp  Đại  Phạm  Vương  cai 

quản thiên quốc. Đại Phạm Thiên Vương là chúa trời cõi Đại Phạm, tức là vị 

Phạm Thiên được hàng Bà La Môn Ấn Độ sùng bái, cũng chính là Thượng 

Đế được tin thờ bởi Thiên Chúa Giáo. 

Theo  tư  tưởng  Bà  La  Môn  Giáo  (Brahmanism,  Hinduism),  nhân  loại 

trong thế giới này thậm chí hết thảy hữu tình, núi sông, đại địa, hoa, quả, cây 

cối  đều  do  Đại  Phạm  Thiên  Vương  sáng  tạo.  Bởi  thế,  Bà  La  Môn  giáo  coi 

Đại Phạm Thiên là đấng sáng tạo nhân loại vũ trụ. Thân Đại Phạm Thiên vô 

thủy,  vô  chung,  vĩnh  hằng,  bất  biến,  có  thể  chi  phối  và  là  chúa  tể  của  hết 

thảy nhân loại, bởi thế Đại Phạm Thiên chiếm một địa vị rất cao trong Bà La 

Môn giáo Ấn Độ. 

Nhưng từ lập trường Phật giáo: Xét về mặt tôn giáo, Phạm Thiên là đối 

tượng tín phụng của Nhất Thần Giáo. Ông ta tâm tham dục rất mỏng nhẹ, đã 

đoạn trừ tất cả vật dục và dâm dục của Dục Giới, chẳng còn sanh khởi tâm 

Sân nữa, bởi thế giáo đồ Nhất Thần Giáo đều nghĩ ông ta là một Đấng Sáng 

Tạo rất nhân ái. Nhưng từ Phật pháp mà nói, quả thật ông ta chẳng sanh khởi 

tâm sân khuể, tâm tham dục đúng là rất nhạt, nhưng tâm kiêu ngạo và siểm 

mị rất nặng! 

Đối với vấn đề này, kinh Phật cho biết: Lúc Phật còn tại thế, trong số đệ 

tử  Phật  có  ngài  tỳ-kheo  Mã  Thắng  (Ashvajit)  từng  lên  cung  Đại  Phạm 

Vương, gặp đúng lúc Phạm Thiên giáo huấn thần dân vô cùng kiêu ngạo như 

thế này:  

- Ta  là chúa tể của thế  gian, là đấng sáng  tạo nhân  loại, là tuyệt đối rốt 

ráo, là an lạc tối cực. Các người là con dân của ta, chẳng thể đạt đến địa vị 

như ta. 

Đang  cao  hứng  tuyên  bố  nẩy  lửa  như thế,  chợt  thấy  tỳ-kheo  Mã  Thắng 

đứng trước mặt, Phạm Vương lập tức im bặt không nói nữa, dẫn tỳ-kheo Mã 

Thắng ra chỗ không có người, rồi mới khe khẽ bảo tỳ-kheo Mã Thắng:  

- Những lời tôi vừa mới tuyên bố cùng thần dân xin Ngài chớ cho là thật, 

ngàn vạn lần xin đừng rêu rao những lời đùa bỡn ấy trước mặt người khác. 

Do đây ta có thể thấy Phạm Thiên có hai thứ phiền não: Trước mặt thần 

dân tỏ  vẻ kiêu  ngạo, trước  mặt tỳ-kheo Mã Thắng  tỏ  vẻ siểm  mị. Như vậy, 

phiền não vẫn còn tồn tại. 

Sanh lên trời, nếu sanh vào Dục Giới, chỉ hành Ngũ Giới Thập Thiện là 

đủ,  còn  muốn  sanh  lên  hai  cõi  trên  (Sắc  Giới  và  Vô  Sắc  Giới)  lại  phải  tu 

thêm  Thiền  Định,  nhưng  chỉ  có  thể  sanh  làm  quan  tướng  nhà  trời  và  dân 

chúng cõi Sơ Thiền. Nếu muốn làm Đại Phạm Thiên Vương phải tu Tứ Vô 

Lượng  Tâm:  Từ,  Bi,  Hỷ,  Xả;  cho  thấy  làm  Đại  Phạm  Thiên  Vương  cũng 

chẳng  phải  là  chuyện  đơn  giản.  Đạt  đến  địa  vị  Đại  Phạm  Thiên  Vương  cố 

nhiên  là  cao  quý  vĩ  đại  nhất  trong  Bà  La  Môn  giáo,  nhưng  nhà  Phật  chẳng 

nghĩ  như thế,  chẳng  qua  Phạm  Vương  chỉ  là  một  vị  thiên  vương,  vẫn  chưa 

thể siêu xuất tam giới, liễu thoát sanh tử. 

Phạm Thiên tuy tự nhận  mình  là đấng sáng tạo  nhân  loại  vũ trụ,  nhưng 

không cách nào cứu vãn hiện thực khổ não cho thế gian, bởi thế sau khi đức 

Phật  xuất  hiện  trong  thế  gian  thành  Chánh  Giác,  thoạt  đầu  chẳng  nghĩ  đến 

chuyện thuyết pháp, sau vì Đại Phạm Thiên Vương cầu thỉnh, Phật mới bắt 

đầu  thuyết  pháp  cho  nhân  loại.  Như  vậy  điều  này  đủ  chứng  tỏ  bậc  thật  sự 

cứu vớt thế gian chỉ có mình đức Phật. Nếu Phạm Thiên có năng lực cứu thế 

gian,  cần  gì  phải  thỉnh  Phật  thuyết  pháp?  Cũng  vì  vậy,  Phạm  Thiên  quy  y 

đức Phật, trở thành vị hộ pháp cho Phật pháp. 

Thông  thường,  trong  các  chùa  miếu,  Phật  điện,  Đại  Thừa  Phật  giáo  đa 

phần tạc tượng hai đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền bên cạnh tượng Phật; Tiểu 

Thừa  Phật  giáo  đắp  tượng  hai  đại  tôn  giả  A  Nan,  Ca  Diếp  hai  bên  tượng 

Phật, nhưng cũng có chỗ tạc tượng Đại Phạm Thiên và Đế Thích Thiên hai 

bên  tượng  Phật,  bởi  Đại  Phạm  Thiên  và  Đế  Thích  Thiên  là  hai  vị  hộ  pháp 

đắc  lực  của  Phật  pháp.  Quán  Âm  Bồ  Tát  biết  đối  với  loại  chúng  sanh  này, 

chẳng  thể  dùng  thân  phận  nào  khác  để  độ  thoát  được,  bèn  hiện  thân  tướng 

Phạm Thiên vì kẻ đó nói pháp “ly ái đoạn dục”, pháp Tứ Vô Lượng Tâm, để 

kẻ  đó  y  pháp  tu  hành  ngõ  hầu  giải  thoát  thân  tâm.  Vị  trời  này  sở  dĩ  gọi  là 

Phạm Thiên là do sắc tướng thanh tịnh không có ái dục. 

Tiếp  đến  nói  về  thân  Đế  Thích.  Đế  Thích  là  vị  trời  cõi  Dục  Giới.  Dục 

Giới  gồm  sáu  tầng  trời,  chia  thành  hai  loại:  một  là  Địa  Cư  Thiên,  hai  là 

Không  Cư Thiên.  Địa  Cư  Thiên  gồm  hai  tầng  trời,  tức  là  Tứ Thiên  Vương 

Thiên (Cāturmahārājika) và Đao Lợi Thiên (Trayastrimśa). Đế Thích là chúa 

trời cõi Đao Lợi, sống trên đảnh núi Tu Di. Đao Lợi Thiên còn dịch là Tam 

Thập Tam Thiên, tức là mỗi phía có tám vị trời, tổng cộng là ba mươi hai vị 

trời, cộng thêm Đế Thích Thiên thành ra ba mươi ba vị trời. 

Trong  Phật  pháp  cũng  có  một  đoạn  nhân  duyên  về  Tam  Thập  Tam 

Thiên, tức  là trong  quá khứ lâu  xa  về trước, trong thời kỳ  Tượng Pháp của 

đức Phật Ca Diếp, có  một cô gái  nghèo khổ trong thế  gian, thấy bức tượng 

của Phật Ca Diếp vàng thếp đã bị tróc lở, trông chẳng trang nghiêm lắm, cô 

liền phát tâm muốn thếp vàng tượng Phật, nhưng tâm có thừa mà sức chẳng 

đủ, rốt cục đành đi khất hóa người khác, dành dụm từng chút một lại để mua 

vàng.  Mua  đủ  vàng  rồi  bèn  mời  ba  mươi  hai  tay  thợ  khéo  đến  thếp  vàng. 

Những ông thợ thấy cô gái nghèo hết sức chân thành dốc hết tiền bạc ra thếp 

vàng  tượng  Phật  nên  cũng  phát  tâm  làm  không  công  để  hoàn  tất  công  việc 

này. Do nhân duyên thiện căn phước đức ấy, bọn họ chết đi bèn sanh lên trời 

Đao Lợi, ba mươi hai người thợ trở thành ba mươi hai vị trời, cô gái nghèo 

trở thành chúa trời Đế Thích. 

Đế Thích là gọi tắt, nói cho đủ là Thích Đề Hoàn Nhân (Śakrodevānām 

Indrah – có chỗ phiên là Thích Ca Đề Bà Nhân Đà La; Ấn Độ giáo chỉ gọi 

tắt là thần Indra, tức thần Sấm Sét), dịch nghĩa là Năng Thiên Chúa, cũng là 

một vị thần Hộ Pháp trong Phật giáo, tương tự như Ngọc Hoàng Thượng Đế 

của Trung Quốc; bởi thế có người đem Ngọc Hoàng Thượng Đế ví với trời 

Đế  Thích.  Do  Đế  Thích  là  thần  Hộ  Pháp  của  Phật  giáo,  nên  ông  ta  thường 

xuống  nhân  gian  nghe  thuyết  pháp.  Trong  lúc  nghe  pháp,  nghe  đức  Phật 

giảng  những  đạo  lý  thế  gian  vô  thường  bèn  có  thể  lãnh  ngộ  sâu  xa,  nhưng 

khi trở về thiên cung bèn bị các thứ dục lạc cõi trời  mê hoặc, quên  mất thế 

nào là vô thường, đương nhiên cũng chẳng thể đúng như pháp tu hành. 

Đối với điều này, Phật pháp cũng có một câu chuyện như sau: Có lần Đế 

Thích xuống nhân gian nghe pháp xong, nói khi trở về thiên cung, nhất định 

sẽ tu hành chăm chỉ. Đợi khi Đế Thích trở về thiên cung xong, vì muốn khảo 

nghiệm xem Đế Thích có thật sự tu hành hay không, Phật sai đại đệ tử Mục 

Kiền Liên tôn giả theo chân Đế Thích cũng lên trời Đao Lợi. Rốt cuộc, Ngài 

thấy Đế Thích suốt ngày hưởng thọ khoái lạc ngũ dục, quên mất tiêu chuyện 

tu hành. Vì muốn cảnh tỉnh Đế Thích Thiên, tôn giả Mục Liên bèn dùng sức 

thần thông chấn động cung trời. Sau cơn hoảng sợ, Đế Thích vừa thấy ngài 

Mục Kiền Liên bèn thành khẩn nói:  

- Bạch tôn giả! Vì sao Ngài lại đùa cợt với con quá mức như vậy khiến 

cung điện của con bị rúng động hết! 

Tôn giả khai thị:  

- Vừa rồi, ông ở chỗ Phật  nghe pháp, nói  muốn tu  hành đúng  pháp, thế 

sao vừa về lại cung trời đã quên sạch sành sanh, chỉ biết hưởng thọ dục lạc 

vậy?  Chấn  động  cung  trời  là  để  cảnh  cáo  ông:  Hết  thảy  thế  gian  là  vô 

thường, chẳng nên tham chấp dục lạc, dục lạc cũng chẳng thể nhờ cậy được, 

sao ông lại mê luyến dục lạc đến thế? 

Nếu  trong  các  quốc  độ  có  một  hạng  chúng  sanh   “nên  dùng  thân  Đế 

 Thích thì mới có thể độ được” , Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện 

 thân Đế Thích để mà thuyết pháp” , thuyết pháp gì? Nói chân lý sanh diệt vô 

thường khiến kẻ đó giác ngộ thế gian vô thường, y pháp tu hành để được giải 

thoát. 

Tự Tại Thiên Thân là thân trời thị hiện thứ ba trong sáu loại thân trời. Tự 

Tại  Thiên  chính  là  Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên,  là  tầng  trời  cao  nhất  trong  Dục 

Giới. Gọi  là Tha  Hóa Tự Tại  hàm  ý:  Tất cả những thứ vui sướng trong cõi 

trời ấy mình chẳng cần phải phí sức biến hóa ra, tự có người khác biến hóa 

các thứ, các dạng khoái lạc ngũ dục cho mình hưởng thọ vô ngại tự tại; bởi 

thế  gọi  là Tha  Hóa Tự Tại  Thiên. Đấy  là  do phước  đức của các  vị trời  này 

cảm thành. Trí Độ  Luận, quyển chín, chép:  “Chư thiên này đoạt lấy những 

 thứ  vui  sướng  do  người  khác  biến  hóa  ra  để  tự  hưởng  thọ,  nên  gọi  là  Tha 

 Hóa  Tự  Tại”.   Sách  Câu  Xá  Tụng  Sớ,  phẩm  Thế  Gian,  quyển  một,  chép: 

 “Tha Hóa Tự Tại Thiên, ư tha hóa trung đắc tự tại”  (Tha Hóa Tự Tại Thiên 

được tự tại nơi những thứ do người khác biến hóa ra). 

Theo Phật pháp, Tự Tại Thiên của Dục Giới và Đại Tự Tại Thiên thuộc 

Sắc  Giới  đều  là  ma  thiên  vương  trái  nghịch,  tổn  hại  Chánh  Pháp;  như  ta 

thường nói Thiên Ma là chỉ loại trời này. Nếu đệ tử Phật tu hành đắc lực, Ma 

Vương bèn đến nhiễu loạn, khiến cho hành giả càng gặp nhiều rắc rối. Như 

trước khi đức Phật  Thích Ca thành đạo dưới cội  Bồ Đề  từng bị Ma  Vương 

nhiễu loạn. 

Ma Vương có hai biện pháp nhiễu loạn là cứng và mềm khác nhau. Biện 

pháp  mềm  dẻo  là  dùng  các  thứ  dục  lạc  để  dẫn  dụ,  như  sai  ma  nữ  đến  mê 

hoặc, ban cho ngôi vua, dâng tặng tài lợi v.v… Biện pháp cứng rắn là dùng 

các thủ đoạn uy hiếp, như ma binh, ma tướng dùng đao, thương, kiếm, kích 

v.v…  đến  tấn  công.  Nhưng  lúc  đó,  đối  với  hết  thảy,  đức  Phật  chẳng  thèm 

quan  tâm  đến,  cũng  chẳng  bị  lay  động,  thật  sự  đạt  đến  công  phu  như  Nho 

Gia  nói:   “Phú  quý  bất  năng  dâm,  bần  tiện  bất  năng  di,  oai  vũ  bất  năng 

 khuất” (Chẳng  bị  phú  quý  làm  cho  dâm,  chẳng  vì  bần  tiện  mà  thay  đổi, 

chẳng bị oai vũ khuất phục). Bởi thế, đức Phật có thể hàng phục Ma, thành 

Chánh Giác. Hàng ma chính là hàng phục Thiên Ma trời Tha Hóa Tự Tại. 

Ma  Vương  nhiễu  loạn  người  tu  hành,  nên  thường  gọi  Ma  Vương  là 

phường bất hảo, muốn lìa khỏi Ma, chẳng những không hợp tác với hắn mà 

cũng  chẳng  muốn  qua  lại  với  hắn.  Nhưng  trong  Đại  Thừa  Phật  pháp,  Ma 

Vương  cũng  cần  được  cảm  hóa.  Ma  Vương  vốn  ở  trong  chỗ  tối  tăm,  phải 

khuyên lơn dẫn dắt gã hướng đến quang minh. Hành vi của Ma Vương khiến 

gã bị hướng xuống dưới đọa lạc, cho nên phải khuyến khích gã không ngừng 

hướng thượng. Ma Vương động niệm đều là hướng đến phương diện ác, nên 

phải lập cách khiến cho gã cải thiện hồi đầu. 

Bởi vậy, trong thế gian nếu có chúng sanh  “nên dùng thân Tự Tại Thiên 

 để  được  độ”,   Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi   “liền  hiện  thân  Tự  Tại 

 Thiên để mà thuyết pháp”.  Pháp được thuyết chẳng phải là pháp Ma Vương 

mà  là  chánh  pháp  của  Như  Lai,  khiến  cho  kẻ  ấy  từ chỗ  tối  tăm  hướng  đến 

chỗ  quang  minh,  từ  đọa  lạc  tiến  đến  thăng  hoa,  từ  tội  ác  hướng  đến  thuần 

thiện, khiến kẻ ấy cải tà quy chánh, rốt cuộc được giải thoát. 

Ma Vương đối địch đức Phật. Nếu hiện thân Phật để cảm hóa gã, chẳng 

những không cảm hóa được gã, lại càng khiến gã chống chọi Phật. Nếu hiện 

thân Bồ Tát để cảm hóa gã, gã cũng cho là Bồ Tát tranh giành quyến thuộc 

của  gã,  nên  cũng  chẳng  thể  tiếp  nhận  sự  giáo  hóa  của  Bồ  Tát.  Trong  tình 

hình như vậy, tốt nhất là thị hiện thân phận giống như gã, trước hết hành xử 

giống hệt như gã, một thời gian sau mới dùng Phật pháp để khuyến dụ, khiến 

gã cải tà quy chánh trở thành  người tốt, rồi tiến  lên, dẫn  gã  vào  trong Phật 

pháp.  Chỉ  có  cách  vận  dụng  phương  tiện  như  thế  mới  có  thể  độ  được  Tha 

Hóa Tự Tại Thiên Ma. 

Bởi thế, Đại Thừa Phật pháp chẳng những không ghét Ma, hận Ma, trái 

lại thông cảm và thương xót Ma cao độ, dùng Phật pháp chuyển hóa chúng 

thì mới là tinh thần Phật pháp. Nếu gặp Ma đến liền lập tức tách lìa, chẳng 

quan  tâm  đến  nó,  chẳng  phải  là  ác  ma  và  ác  nhân  trong  thế  gian  vĩnh  viễn 

chẳng được giáo hóa, chẳng thể cải tà quy chánh ư? Bởi thế, Bồ Tát hóa độ 

chúng  sanh  chẳng  vứt  bỏ  bất  cứ  đối  tượng  nào.  Đại  Thừa  Phật  pháp  vĩ  đại 

chính là vì vậy. 

Thân  Đại  Tự  Tại  Thiên  là  thân  trời  thị  hiện  thứ  tư  trong  sáu  thân  trời. 

Đại  Tự  Tại  Thiên  là  tiếng  Hán,  tiếng  Ấn  gọi  là  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

(Maheśvara), cũng tức là Đại Ma Vương Thiên, là một vị trời thuộc cõi trời 

Quảng Quả (Bṛhatphala) thuộc Đệ Tứ Thiền Thiên của Sắc Giới, cũng là ma 

quỷ nhiễu loạn người tu hành giống như Tự Tại Thiên đã nói ở phần trên. 

Trí Độ Luận nói Đại Tự Tại Thiên bốn mắt, tám tay, cưỡi ngựa trắng, tay 

cầm  phất  trần  trắng,  là  vị  trời  được  ngoại  đạo  sùng  phụng.  Nếu  có  chúng 

sanh trong quốc độ  “nên dùng thân Đại Tự Tại Thiên thì mới đắc độ”,  Quán 

Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Đại Tự Tại Thiên để mà thuyết 

 pháp” , khiến cho kẻ ấy tu học Phật pháp, thân tâm được tự tại giải thoát. 

Nói  đến đây ắt có  người  hỏi: Vì sao  Bồ  Tát hiện  thân Ma thuyết pháp? 

Trong phẩm Bất Tư Nghị của kinh Duy Ma Cật có ghi:  

“Nhĩ thời, Duy Ma Cật ngữ Đại Ca  Diếp: “Nhân giả! Thập phương vô 

 lượng A-tăng-kỳ thế giới trung tác Ma vương giả, đa thị trụ bất khả tư nghị 

 giải thoát Bồ Tát, dĩ phương tiện lực cố, giáo hóa chúng sanh, hiện tác Ma 

 Vương”. 

(Lúc bấy giờ, Duy Ma Cật bảo Đại Ca Diếp:  

-  Thưa  nhân  giả!  Những  người  làm  Ma  Vương  trong  mười  phương  vô 

lượng  A-tăng-kỳ thế  giới, đa số  là  bậc Bồ Tát trụ  giải thoát chẳng thể  nghĩ 

bàn,  do  dùng  sức  phương  tiện  giáo  hóa  chúng  sanh  bèn  hiện  làm  Ma 

Vương). 

Bồ  Tát thị  hiện  thân  Ma  Vương  chẳng  những  không  bị  ma  chúng  quấy 

nhiễu,  mà  còn  đúng  pháp  giáo  hóa  chúng  ma;  bởi  lẽ,  phải  hiện  thân  Ma 

Vương  mới có thể cảm  hóa được chúng.  Vì thế, bất đắc dĩ phương tiện thị 

hiện như thế. Đấy chẳng phải là điều nhãn quang tầm thường có thể nhìn ra 

được, bởi thế, chúng  ta chớ có coi Ma Vương thật sự  là Ma Vương,  mà có 

khi phải coi như là Bồ Tát, sự thị hiện thân Ma Vương của Bồ Tát này có thể 

chứng minh được. 

Thân Thiên Đại Tướng Quân là thân trời thị hiện thứ năm trong sáu loại 

thân  trời.  Xét  ra,  Thiên  Đại  Tướng  Quân  là  gia  tướng  của  Đế  Thích  Thiên 

thường  bảo  vệ  Đế  Thích  Thiên,  cũng  thuộc  về  chư  thiên  trong  Dục  Giới. 

Người đời thường nghĩ Đế Thích luôn hưởng thọ khoái lạc, những khoái lạc 

ông  ta  hưởng  thọ  đó  thế  gian  không  cách  gì  so  sánh,  bắt  chước  được;  thế 

nhưng vẫn có lúc Đế Thích bị chiến tranh uy hiếp. Đó là vì A Tu La thường 

xuyên  đến  khiêu  chiến,  phát  sanh  chiến  tranh  khốc  liệt.  Mỗi  khi  Đế  Thích 

giao  chiến  với  A  Tu  La,  người  xuất  trận  giao  phong  đầu  tiên  chính  là  vị 

Thiên  Đại  Tướng  Quân  này.  Trong  kinh  có  lúc  gọi  là  Na  La  Diên 

(Nārāyana) tướng quân, hoặc Kiên Cố Lực Sĩ, Kim Cang Lực Sĩ v.v…  

Trong sơn môn Phật giáo có hai vị tướng, tục gọi là Hanh Cáp nhị tướng, 

thì bên trái là Na La Diên Kiên Cố Lực Sĩ, bên phải là Mật Tích Kim Cang 

Lực Sĩ (Guhyapāda-vajrah), gọi chung là Thiên Đại Tướng Quân. Thiên Đại 

Tướng Quân  là Bồ Tát thị  hiện, như ngài  Vi Đà được khen  ngợi  là  “Vi Đà 

 thiên tướng, Bồ Tát hóa thân”  là một chứng cớ rất tốt. Ngài Vi Đà là Bồ Tát 

hóa thân,  là thần  Hộ Pháp của Phật giáo, tay cầm  Kim Cang Giáng Ma Xử 

(chày Kim Cang hàng ma), trấn thủ sơn môn, ủng hộ Phật pháp. 

Thân Thiên Đại Tướng Quân do Bồ Tát thị hiện này không nhất định chỉ 

một  vị  Bồ  Tát  nào,  có  lúc  là  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  có  lúc  là  Quán  Âm,  Thế 

Chí.  Nay  theo  bản  kinh  này:  Nếu  có  chúng  sanh  trong  quốc  độ   “nên  dùng 

 thân Thiên Đại Tướng Quân thì mới có thể đắc độ”,  Quán Thế Âm Bồ Tát 

đại  từ  đại  bi   “liền  hiện  thân  Thiên  Đại  Tướng  Quân  để  mà  thuyết  pháp”  

hòng hóa độ, khiến cho kẻ ấy từ việc hộ trì Phật pháp sẽ dần dần tiến vào đại 

đạo giải thoát, thậm chí thành tựu Bồ Đề tối cao vô thượng. 

Thân Tỳ Sa Môn (Vaiśravana) là thân trời thị hiện thứ sáu trong sáu thân 

trời. Tỳ Sa Môn là thiên vương, tức là Đa Văn Thiên Vương ở phương Bắc 

trong Tứ Đại Thiên Vương. Tứ Thiên Vương Thiên là tầng trời thứ nhất của 

Dục Giới, nằm lưng chừng núi Tu Di. Vị ở phía Đông tên là Trì Quốc Thiên 

Vương  (Dhrita-rastra),  vị  ở  phương  Nam  tên  Tăng  Trưởng  Thiên  Vương 

(Vidradhaka), vị ở phương Tây tên là Quảng Mục Thiên Vương (Virapaksa), 

vị ở phương Bắc là Đa Văn Thiên Vương (Vaiśravana). 

Đa Văn  là dịch  nghĩa chữ Tỳ Sa Môn, còn dịch  là  Biến Văn,  Phổ Văn, 

nhưng thường gọi là Đa Văn. Trong Bà La Môn Giáo, vị trời này được gọi là 

Tài Thần, tức là vị thần giữ gìn của cải. Trong đại tự miếu Phật giáo, trong 

sơn môn có Tứ Đại Kim Cang, tức là bốn vị thiên vương này, đều là thần hộ 

pháp của Phật pháp. Nếu tu Ngũ Giới, Thập Thiện sẽ sanh lên tầng trời này. 

Trong  thế  gian  như có  hạng  chúng  sanh  nếu  dùng  các  thân  khác  chẳng 

thể  hóa độ được kẻ đó,  “nên  dùng thân Tỳ Sa Môn mới có thể  hóa độ”  thì 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi  “liền hiện thân Tỳ Sa Môn để mà thuyết 

 pháp”.  Nói những pháp gì? Ngoại trừ việc chăm chỉ hộ trì Phật pháp ra, còn 

nói pháp Ngũ Giới  Thập Thiện sanh thiên, khiến cho  người ấy dùng  những 

pháp  này  làm  thang,  làm  bậc  để  dần  dần  tiến  hướng  vào  đạo  giải  thoát,  để 

cầu thân tâm được giải thoát. 

Do vậy biết rằng Phật pháp lưu hành trong thế gian, chẳng những cần có 

người  hoằng  pháp,  cũng  cần  phải  có  người  hộ  pháp,  như  quốc  vương,  đại 

thần và mọi nam nữ cư sĩ tại gia học Phật, đều là người hộ trì Phật pháp. Đã 

có lúc đức Phật từng trịnh trọng đem trách nhiệm hộ trì Phật pháp giao cho 

những người tại gia học Phật. Bây giờ chẳng ngại gì không kể chuyện thiên 

thần hộ pháp như sau:  

Như trong giới luật của tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni Phật giáo, lẽ ra hàng bạch y 

chẳng được xem, lúc tụng trì hàng bạch y cũng chẳng được nghe. Lúc Phật 

còn  tại  thế,  các  tỳ-kheo  cử  hành  tụng  giới  mỗi  nửa  tháng,  có  người  nghe 

trộm  ngoài  cửa,  bất  ngờ  thần  Hộ  Pháp  trông  thấy,  lập  tức  dùng  chày  Kim 

Cang gõ vào đầu kẻ nghe trộm ấy khiến gã đó phải bỏ chạy lẹ, chứng tỏ có 

Hộ Pháp Thiên Thần hộ trì Phật pháp! 

Quán  Âm  Bồ  Tát ứng  hiện  những  thân  trời  như trên  vừa  nói  chỉ  là  sáu 

thân trời trong Dục Giới và Sắc Giới. Trong Dục Giới nói đến hai thân Địa 

Cư Thiên, trong Không Cư Thiên thì có Tha Hóa Tự Tại Thiên (Parinirmita-

vaśavartin), chẳng nhắc đến ba tầng trời Dạ Ma (Yāma), Đâu Suất (Tushita), 

Hóa  Lạc  (Nirmānarati);  còn  trong  Sắc  Giới  chỉ  nói  Phạm  Thiên  của  Sơ 

Thiền và Đại Tự Tại Thiên của tầng trời Tứ Thiền cao nhất, chẳng thấy nói 

đến các tầng trời  khác. Trong bốn  thiên  vương thuộc Địa Cư  Thiên chỉ  nói 

đến Đa Văn Thiên Vương, ba vị thiên vương ở Đông, Nam, Tây cũng chẳng 

nói đến, như vậy nghĩa là sao? Có phải Bồ Tát chẳng ứng hiện các thân trời 

khác  hay  không?  Không  phải!  Bất  cứ  thân  trời  nào  Bồ  Tát  cũng  có  thể  thị 

hiện được, sở dĩ ở đây chẳng nhắc đến là vì chỉ nêu một vài thân thay cho tất 

cả để kinh văn khỏi quá rắc rối. 



---o0o--- 



1.2.2.1.1.3. Năng ứng ngũ nhân  

(ứng hiện thân năm hạng người) 



Chánh kinh:  

 Ưng  dĩ  tiểu  vương  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  tiểu  vương  thân  nhi  vị 

 thuyết  pháp.  Ưng  dĩ  Trưởng  Giả  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Trưởng  Giả 

 thân nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ cư sĩ thân đắc độ giả, tức hiện cư sĩ thân 

 nhi vị thuyết pháp. Ưng dĩ tể quan thân đắc độ giả, tức hiện tể quan thân 

 nhi  vị  thuyết  pháp.  Ưng  dĩ  Bà  La  Môn  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Bà  La 

 Môn thân nhi vị thuyết pháp. 

應以小王身得度者。即現小王身而為說法。應以長者身得度者。即

現長者身而為說法。應以居士身得度者。即現居士身而為說法。應以

宰官身得度者。即現宰官身而為說法。應以婆羅門身得度者。即現婆

羅門身而為說法。 

 (Nên dùng thân tiểu vương để được độ, liền hiện thân tiểu vương để mà 

 thuyết pháp. Nên dùng thân Trưởng Giả để được độ, liền hiện thân Trưởng 

 Giả để mà thuyết pháp. Nên dùng thân cư sĩ để được độ, liền hiện thân cư sĩ 

 để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  tể  quan  để  được  độ,  liền  hiện  thân  tể 

 quan  để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  Bà La  Môn  để  được  độ,  liền  hiện 

 thân Bà La Môn để mà thuyết pháp. 



Đoạn này nói Bồ Tát có thể hiện thành năm loại người; nhưng năm loại 

người  này  chẳng  phải  tầm  thường  mà  là  những  người  có  trách  nhiệm  lãnh 

đạo  quốc  gia  hoặc  có  địa  vị  tương  đương.  Bọn  họ  không  nhất  định  phải  là 

hàng đệ tử tin Phật, nhưng Bồ Tát thị hiện có cùng thân phận với họ, nên có 

thể dần dần chuyển hóa bọn họ tin Phật, trở thành ngoại hộ đắc lực cho Phật 

pháp, khiến Phật pháp tồn tại trong thế gian, càng được lưu truyền rộng rãi, 

ảnh hưởng càng nhiều khiến người ta tin Phật, đấy là điều rất trọng yếu vậy. 

Trong  năm  loại  người  ứng  hiện đây, trước hết  nói đến thân  tiểu  vương. 

Trong thời đại quân chủ, vua là chủ nhân một nước, thống lãnh toàn bộ quốc 

gia,  có  oai  quyền  vô  thượng.  Các  vị  đều  biết  đó:  Trung  Quốc  cổ  đại,  vua 

nước lớn gọi là đại vương, vua nước nhỏ là tiểu vương, bởi vậy tiểu vương 

là so với đại vương mà nói. Nhưng ở Ấn Độ, ngoài những quốc vương thông 

thường ra, theo truyền thuyết còn có Chuyển Luân Thánh Vương cai trị một 

thiên hạ, như Thiết Luân Vương cai quản Nam Thiệm Bộ Châu, Đồng Luân 

Vương cai trị hai châu, Ngân Luân Vương cai trị ba châu, Kim Luân Vương 

cai quản cả bốn đại châu, tức là Luân Vương cai quản một thiên hạ gọi là đại 

vương, hết thảy những người cai trị những nước nhỏ gọi là tiểu vương. Quốc 

vương  những  nước  nhỏ  chẳng  phải  chỉ  có  một  hai  vị.  Như  tại  Ấn  Độ  và 

Trung  Quốc  thời  cổ,  đều  có  rất  nhiều  quốc  vương  của  các  tiểu  quốc,  kinh 

Phật gọi là Túc Tán Vương, ý nói: Các tiểu vương nhiều quá như các hạt bắp 

rải rác khắp nơi. 

Quốc  vương  bất  luận  lớn  hay  nhỏ,  đều  là  kẻ  thống  trị  tối  cao,  nói  theo 

ngôn  ngữ  bây  giờ  là  Tổng  Thống  hoặc  Nguyên  Thủ,  Chủ  Tịch  Quốc  Gia 

v.v…  Đối  với  toàn  thể  nhân  dân  trong  nước,  bọn  họ  gánh  vác  trách  nhiệm 

bảo vệ, chiếu cố, tức là bảo vệ an toàn sanh mạng, tài sản cho toàn dân. Bởi 

thế trong thời đại chuyên chế thời cổ, nền chính trị của một đất nước tốt hay 

xấu  liên  quan  rất  lớn  với  kẻ  tập  trung  quyền  thống  trị  tối  cao.  Nếu  quốc 

vương  là  kẻ  bạo  ác  hay  một  gã  hôn  quân,  ắt  sẽ  khiến  nhân  dân  toàn  cõi  bị 

hãm trong cảnh dầu sôi lửa bỏng, gặp phải những nỗi thống khổ vô cùng vô 

tận,  cuộc  sống  còn  kém  cả  trâu  ngựa.  Nếu  quốc  vương  là  thánh  quân  hoặc 

minh quân  thì  chốn  chốn  yêu  thương,  bảo  vệ  trăm  họ,  luôn  luôn  quan  tâm 

đến  dân  chúng,  trong  hết  thảy  mọi  việc  đều  nghĩ  đến  quyền  lợi  trăm  họ, 

chẳng đánh nhiều sắc thuế hà khắc sách nhiễu nhân dân, chẳng hề vô cớ tàn 

sát nhiễu  hại  nhân dân, trăm  họ an cư  lạc nghiệp, được sanh sống  hòa bình 

hạnh phúc. Bởi thế, quốc vương ảnh hưởng rất lớn đến nhân dân trong một 

nước. 

Nếu  như  kẻ  thống  trị  tối  cao  trong  một  nước  có  thể  tín  ngưỡng  Phật 

pháp,  dùng  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  của  nhà  Phật  để  giáo  hóa  nhân  dân,  chỉ 

đạo  nhân  dân  khiến  cho  nhân  dân  toàn  quốc  đều  tín  ngưỡng  Phật  pháp, 

phụng  hành Phật pháp, thì  quốc  gia ấy  nhất định  hòa bình, an định. Bồ  Tát 

phát  tâm  hành  đạo  Bồ  Tát,  nên  cần  phải  thị  hiện  thân  quốc  vương,  chẳng 

phải  là  muốn thống trị  nhân dân  mà  mục  đích  nhằm  hóa độ  nhân dân. Nếu 

trong quốc độ có một loài chúng sanh  “nên dùng thân tiểu vương”  để hóa độ 

thì mới có thể  “được độ”,  Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi liền tùy thuận 

lòng chúng sanh mong cầu,  “liền hiện thân tiểu vương để mà thuyết pháp”.  

Pháp  của  Ngài  nói  đương  nhiên  chẳng  ngoài  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  khiến 

cho nhân dân từ Giới Thiện đó tuân thủ pháp luật, hòa thuận, vui vẻ giúp đỡ 

nhau.  Nếu  có  thể  làm  được  như  vậy  thì  chẳng  những  thọ  dụng  lợi  ích  nơi 

Phật pháp mà còn được hưởng mưa hòa gió thuận, quốc thái dân an! 

Tâm lý của nhân loại chúng sanh đại đa số là hướng thượng. Nếu người 

thống trị một đất nước thực sự tín phụng Phật pháp, dùng Phật pháp giáo hóa 

dân,  tất  nhiên  sẽ  đạt  được  hiệu  quả  rất  tốt  là  “thượng  hành,  hạ  hiệu”  (trên 

thực hành, dưới bắt chước theo), cũng khiến cho trăm họ tự nhiên tin tưởng 

Phật  pháp.  Bởi  vậy,  đức  Phật  từng  đem  trách  nhiệm  hộ  trì  Phật  pháp  giao 

cho quốc vương. 

Chẳng  hạn  như ở  Ấn  Độ,  sau  khi  Phật  diệt  độ  chừng  khoảng  một  trăm 

năm,  có  vị  đại  vương  hữu  danh  thống  nhất  toàn  cõi  Ấn  Độ  là  vua  A  Dục 

(Aśoka),  là  người  hộ trì  Phật  pháp đắc  lực nhất.  Lúc ông  ta chưa tin tưởng 

Phật pháp, là  một ông vua tàn bạo vô cùng, thường tùy tiện đem con người 

ra  để  tự  tay  sát  hại,  đến  nỗi  trăm  họ  toàn  quốc  rúng  động,  kinh  hoàng  vô 

cùng,  đặt  cho  ông  ta  một  cái  tên  xấu  xa  là  Bạo  Ác  A  Dục  Vương 

(Chandashok), hoặc Hắc A Dục. 

Sau này, vua được một tăng nhân cảm hóa, liền diệt trừ cái tâm tàn bạo 

trước  kia,  phụng  hành  Phật  pháp,  lại  còn  tạo  dựng  tháp  Phật  nguy  nga  để 

cúng  dường  xá-lợi  đức  Phật,  tuyên  dương  khuếch  đại  Phật  pháp,  lấy  Phật 

giáo làm quốc giáo, khiến Ấn Độ trở thành một nước Phật giáo. Bản thân A 

Dục  Vương  cũng  trở  thành  một  minh  quân  nhân  từ,  hòa  hoãn,  yêu  thương 

che chở trăm họ. Những thủ đoạn bạo ngược đối với thần dân trong quá khứ 

đều  chẳng  còn  nữa,  từ  đấy  không  còn  ai  gọi  ông  là  Bạo  Ác  A  Dục  Vương 

nữa, thay vào đó là Nhân Từ A Dục Vương, hoặc Bạch A Dục Vương. Hắc 

tượng trưng cho hung ác, tàn bạo; bởi thế Phật pháp còn gọi ác nghiệp là hắc 

nghiệp.  Bạch  tượng  trưng  cho  nhân  từ,  lương  thiện,  nên  Phật  pháp  còn  gọi 

thiện nghiệp là bạch nghiệp. 

Từ  khi  A  Dục Vương tin Phật, chẳng  những trở thành  một  vị  hoàng đế 

truyền đạo bậc  nhất của Phật  giáo,  mà còn là  vị  vua đầu tiên  nhận  ra trong 

việc cai trị quốc gia, tuyên truyền đóng một vai trò trọng yếu tột bậc. Về sau, 

ông  còn  nhận  thấy  vương  quyền  chẳng  phải  chỉ  là  một  dạng  quyền  lực  mà 

còn là công cụ để kiến lập hòa bình, thiện ý và từ bi. Bởi thế, A Dục Vương 

không chỉ tuyên truyền Phật giáo trong nước mình, mà còn phải truyền giáo 

tới  các  bộ  lạc  ở  biên  cương  mới  là  thành  công  mỹ  mãn,  lại  còn  phải  tuyên 

truyền giáo nghĩa Phật pháp tới những quốc gia xa xôi. Vua từng phái những 

sứ đoàn Phật  giáo đến các  nước Tự Lợi  Á (Syria),  Ai Cập (Egypt), Mã  Kỳ 

Đốn  (Macedonia)  v.v…  tuyên  truyền  Phật  pháp,  tuyên  truyền  thành  công 

nhất là ở Tích Lan (Sri Lanka). 

Hiện thời chúng ta thường  nghe khẩu  hiệu “Phong Trào  Phật  Giáo  Thế 

Giới”,  người đề  xướng  mấy câu khẩu  hiệu này trong thời cận đại, cố  nhiên 

Thái Hư Đại Sư là người đầu tiên, nhưng trong thời cổ, nói đến người phát 

động phong trào Phật giáo thế giới chẳng thể không nói A Dục Vương là bậc 

nhất.  Bởi  thế,  nói  A  Dục  Vương  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thị  hiện  cũng 

chẳng phải là không chấp nhận được. 

Sau thời A Dục Vương, khoảng bốn trăm năm sau khi Phật nhập diệt, có 

vua Ca Nị Sắc Ca (Kanishka) xuất hiện, cũng là vị hộ trì Phật giáo đắc lực, 

cống  hiến  rất  lớn  cho  Phật  giáo.  Ngoài  ra,  những  quốc  vương  Trung  Quốc 

như Đường Thái Tông, Tùy Dượng Đế, Lương Võ Đế, Minh Thái Tổ v.v… 

cũng có những nỗ lực lớn lao để phổ biến hoằng dương Phật pháp tại Trung 

Quốc. Người Trung Quốc gọi đời Tùy - Đường là giai đoạn hoàng kim của 

Phật  giáo,  một  mặt  là do có rất  nhiều cao tăng đại đức  xuất  hiện trong thời 

đó  nỗ  lực  tuyên  dương  hoằng  pháp,  một  mặt  là  do  quốc  vương  đương  thời 

hộ trì và tác động rất đắc lực. Những người như vậy đều có thể coi là Quán 

Âm thị hiện. 

Trong  năm  hạng  người  ứng  hiện,  tiếp  đến  nói  về  thân  Trưởng  Giả. 

Trưởng Giả,  Trung Quốc  gọi  là kỳ thân, sĩ thân… Theo kinh Phật,  Trưởng 

Giả phải thật sự có mười đức là dòng họ cao quý, giàu có lớn, oai đức cao, 

lớn tuổi, trí  huệ sâu xa, tịnh  hạnh, lễ  nghi  đầy đủ, người trên khen  ngợi, kẻ 

dưới  quy  ngưỡng.  Trong  đó,  năm  đức  đầu  thuộc  về  phương  diện  thân  thể, 

năm đức sau thuộc phương diện tâm lý. Nói đơn giản là đạo đức cao trọng, 

nhân  cách  cao  quý,  đức  hạnh  mỹ  mãn,  tài  sản  dư  dật,  tri  thức  quảng  bác, 

niên kỷ cao, tín nghĩa hơn người mới xứng là Trưởng Giả. 

Là bậc Trưởng Giả thì bất luận xuất hiện trong tầng lớp xã hội nào cũng 

đều được quảng đại  nhân quần  tôn trọng cung  kính.  Là bậc Trưởng Giả thì 

bất  luận  làm  chuyện  gì  hoặc  xử  lý  một  vấn  đề  nào,  cũng  đều  cực  kỳ  công 

đạo  chánh  trực,  như  trong  các  địa  phương  có  những  sự  việc  kiện  thưa  nào 

nhiều  năm  chẳng  giải  quyết  được,  thế  mà  gặp  bậc  Trưởng  Giả  nói  mấy  lời 

công  đạo,  lập  tức  chuyện  lớn  hóa  nhỏ,  chuyện  nhỏ  biến  mất,  khiến  mọi 

người vui vẻ, thật sự khâm phục, tiếp nhận sự phân xử, cho thấy Trưởng Giả 

có ảnh hưởng rất lớn. 

Nếu ông ta có thể tin tưởng Phật pháp thì những người đã có hảo cảm và 

cung kính tôn trọng ông ta cũng sẽ tự nhiên tùy thuận phụng hành Phật pháp. 

Quán  Âm  Bồ  Tát  hiểu  sâu  sắc  điều  này,  nên  đối  với  chúng  sanh  thế  gian 

 “nếu có kẻ nên dùng thân Trưởng Giả mới có thể độ được” , Ngài  “liền hiện 

 thân  Trưởng  Giả  để  mà  thuyết  pháp” ,  khuyên  người  khác  làm  người  nên 

chánh  trực,  công  bình,  đôn  hậu,  chất  phác,  thành  thật.  Mọi  người  nghe 

Trưởng  Giả  nói  như  thế  tự  nhiên  rất  vui  lòng  tiếp  nhận,  lại  còn  thành  thật 

làm theo. Bởi thế, Trưởng Giả tin Phật pháp sức cảm hóa cũng rất lớn. 

Nói đi nói lại, nếu thân làm Trưởng Giả mà chẳng thể dùng Phật pháp tu 

dưỡng thân tâm  của chính  mình thì cũng chẳng thể dùng  Phật pháp  hóa độ 

mọi người, cái tư cách Trưởng Giả đó cũng phải xét lại! 

Trong  năm  hạng  người  ứng  hiện,  thứ  ba  là  thân  Cư  Sĩ.  Thông  thường, 

chữ Cư Sĩ chỉ người tại gia học Phật, nam giới học Phật gọi là nam cư sĩ, nữ 

giới  học  Phật  gọi  là  nữ  cư  sĩ,  tựa  hồ  chỉ  là  cách  xưng  hô  dành  riêng  cho 

những  người  học  Phật.  Tại  Ấn  Độ,  Cư  Sĩ  chẳng  nhất  định  là  danh  từ  để 

chuyên gọi người học Phật, như trong bốn chủng tánh, chủng tánh thứ ba là 

Phệ  Xá  (Vaishya) có  Cư  Sĩ  Nhất  Lưu  tức  là  những  người  nhờ  nông,  công, 

thương  mà  giàu  có.  Thế  nhưng,  một  vị  cư  sĩ  chân  chánh  cũng  phải  có  bốn 

mỹ đức lớn:  

1) Chẳng theo đuổi công danh, quan vị thế gian. Nói cách khác là chẳng 

tham vinh hoa, phú quý thế gian. Chí khí cao thượng chẳng muốn phụng sự 

vương hầu. 

2) Rất lạt lẽo đối với việc hưởng thụ những dục lạc thế gian, quyết chẳng 

truy  cầu  xằng  bậy,  chân  chánh  thanh  tâm  quả  dục  (giữ  lòng  trong  sạch,  ít 

ham muốn), nội tâm uẩn súc đức hạnh cao quý. 

3) Tuy chẳng cầu giàu có mà trong nhà có đủ của cải, nhưng chẳng coi 

trọng giàu có, có thể đem của cải của mình thí xả cho nhân quần rộng lớn. 

4) Tự mình lấy đạo làm vui, tức là hưởng niềm vui trong việc tu đạo. 

Nói chung,  “tất cả những ai chẳng ham lợi danh, chẳng mộ phú quý, giữ 

 nếp đạm bạc, khiêm cung, liêm khiết ẩn cư, minh triết giữ thân, nhân cách 

 cao thượng, thọ trì Tam Quy, hoặc trì Ngũ Giới, thanh tịnh tự tu, chẳng bị 

 phiền não ràng buộc, chịu cực, chịu oán, lấy thân mình làm gương, thì gọi 

 là Cư Sĩ” . 

Như  những  vị  tu  tâm  dưỡng  tánh  trong  rừng  núi  vào  thời  cổ  ở  Trung 

Quốc  có  thể  gọi  là  Cư  Sĩ.  Hạng  người  này  đạo  mạo  trang  nghiêm,  thái  độ 

tiêu sái, tiêu dao tự tại. Nếu dùng thân phận xuất gia đến bàn luận Phật pháp 

cùng họ, họ sẽ giữ kẽ chẳng thân cận. Nếu dùng thân phận giống như họ để 

tiếp cận,  lâu ngày sẽ được  họ tin tưởng, tiến thêm  một bước, có thể dẫn dụ 

họ vào Phật pháp. Bởi thế, nếu có một loại chúng sanh  “nên dùng thân Cư Sĩ 

 thì mới có thể độ”,  Quán Thế Âm Bồ Tát  “liền hiện thân Cư Sĩ để mà thuyết 

 pháp”.   

Trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, có thể nói là Bồ Tát hiện thân cư sĩ 

rất nhiều, như cư sĩ Bàng Uẩn vào thời cổ, cận đại là cư sĩ Dương Nhân Sơn 

đều có ảnh hưởng cảm hóa rất lớn đối với các nhân sĩ thuộc giới tri thức văn 

hóa, đều có những cống hiến rất lớn. 

Người  hành  Bồ  Tát  đạo,  chẳng  câu  nệ  như  Thanh  Văn  nên  có  thể  thị 

hiện các thứ thân phận bất đồng để hóa độ chúng sanh. Bởi thế hai chúng cư 

sĩ tu học Phật pháp tại gia cũng có thể hoằng dương Phật pháp hóa độ chúng 

sanh, vấn đề là bản thân người cư sĩ có hành theo Phật pháp hay chăng? Có 

giáo hóa theo đúng chánh pháp Phật pháp hay không? Nếu đúng là như vậy 

thì do cư sĩ tại gia tiếp xúc nhiều người, từ những hành vi biểu hiện nơi thân 

ngữ có thể dẫn dắt cảm hóa người khác quy tín Phật pháp. Đó là trách nhiệm 

của tại gia cư sĩ chẳng thể thoái thác được! 

Trong  năm  loại  người  ứng  hiện,  thứ  tư  là  thân  Tể  Quan.  “Tể  quan”  

thông thường chỉ  văn  võ bá quan trong chánh phủ,  giúp đỡ  lãnh đạo cai trị 

đất  nước.  Thời  cổ,  trừ  quốc  vương  ra,  người  mang  trách  nhiệm  trọng  yếu 

nhất  đối  với  đất  nước  là  Tể  Tướng,  Thừa  Tướng,  Thủ  Tướng  phụ  trợ  quốc 

vương và hết thảy những ai nhận lãnh chức vụ của chánh phủ đều có thể gọi 

là  Quan;  nói  như  bây  giờ  là  những  người  làm  công  chức.  Như  Thủ  Tướng 

một nước, viện trưởng các viện, bộ trưởng các bộ, cho đến chủ tịch một tỉnh, 

huyện  trưởng,  thị  trưởng,  hương  trưởng,  thôn  trưởng  v.v…  không  chức  vụ 

nào chẳng gồm trong hai chữ Tể Quan. 

Quan tối cao như Tể Tướng, Tổng Lý12, hoặc viện trưởng hành chánh13, 

dưới  một  người  trên  vạn  người,  đảm  nhận  trách  nhiệm  hành  chánh  rất  lớn. 

Nhỏ như các huyện quan, thời cổ gọi là quan phụ mẫu, đối với trăm họ cũng 

có sức ảnh hưởng tương đương. Nếu như tể quan tin Phật, trăm họ cũng tin 

Phật  theo.  Nếu  có  một  loại  chúng  sanh   “nên  dùng  thân  tể  quan  thì mới  độ 

 được” ,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  từ  bi   “liền  hiện  thân  tể  quan  để  mà  thuyết 

 pháp” .  Xưa  nay  những  tể  quan  tín  phụng  Phật  pháp,  hộ  trì  Phật  pháp  rất 

nhiều. Phật pháp Trung Quốc có thể kéo dài đến ngày nay, lưu truyền kế tục 

chẳng  ngừng,  không  thể  không  nhắc  đến  mối  quan  hệ  rất  lớn  giữa  hàng  tể 

quan và việc “tín Phật - hộ pháp”. 

Bởi lẽ, một vị tể quan tốt lành, trên thì dốc sức tận trung đối với vị lãnh 

tụ  tối  cao  của  quốc  gia,  dưới  thì  đối  với  trăm  họ  thuộc  quyền  mình  cai  trị 

cũng  phải  yêu  thương,  che  chở,  chiếu  cố.  Nếu  làm  được  như  vậy  thì  nếu 

chính người ấy tín phụng Phật pháp, hoằng dương Phật pháp, tự nhiên sẽ có 

sức  mạnh  rất  lớn.  Không  chỉ  vậy,  còn  có  thể  vận  dụng  thân  phận  tể  quan 

giáo  hóa  các  tể  quan  khác.  Như  trưởng  quan  trong  quân  đội  hoặc  chánh 

quyền  là  viên  chức  lớn  trong  toàn  bộ  một  vùng,  chẳng  phải  là  người  tầm 

thường  có  thể  giáo  hóa  được,  bởi  thế  Quán  Âm  Bồ  Tát  tùy  thuận  căn  cơ 

chúng  sanh,  thị  hiện  thân  phận  tể  quan,  vì  kẻ  đó  thuyết  pháp  khuyên  dạy 

khiến cho thân tâm được giải thoát. 

Trong  năm  loại  người ứng  hiện, thứ  năm  là thân  Bà  La Môn. Những ai 

học Phật pháp đều biết: Ở Ấn Độ có bốn giai cấp chủng tánh là Bà La Môn 

(Brahmin),  Sát  Đế  Lợi  (Kshaitriya),  Phệ  Xá  (Vaishya)  và  Thủ  Đà  La 

(Shudra). Bốn chủng tánh này vô cùng bất bình đẳng, Bà La Môn được coi 

là chủng tánh cao quý nhất. 

Theo pháp điển Ma Nô (Manusmrti)14: 

1)  Bà  La  Môn  sanh  từ  miệng  Phạm  Thiên,  là  tăng  lữ  đảm  nhiệm  chức 

trách chuyên tế  lễ, cúng  bái trong  nhân  gian, có địa  vị  đặc biệt tôn quý, có 

quyền  lực  đặc  thù  hơn  cả  quốc  vương,  ngoại  trừ  việc  cúng  bái,  chẳng  đảm 

nhiệm bất cứ công tác nào. 

2)  Sát  Đế  Lợi  sanh  từ  vai  Phạm  Thiên,  là  người  chỉ  huy  quân  đội  và 

quản  trị  hành  chánh,  những  người  như quốc  vương  và  các  võ  sĩ  đều  thuộc 

giai cấp này. Tuy họ chẳng có thần vị cao quý như Bà La Môn, nhưng địa vị 

xã hội cũng cao tương đương. 

3) Phệ Xá sanh từ đầu gối Phạm Thiên, trong xã hội họ chẳng có địa vị 

gì. Những vật cần dùng cho cuộc sống của hai giai cấp Bà La Môn và Sát Đế 

Lợi  chủ  yếu  do  bọn  họ  cung  cấp.  Bởi  thế,  trong  giai  cấp  này  gồm  có  nông 

dân, thương nhân, thợ thủ công nghiệp. 

4) Thủ Đà  La sanh từ bàn chân Phạm  Thiên, là  giai cấp thấp kém  nhất, 

làm  những  nghề  nghiệp  hạ  đẳng,  suốt  đời  làm  trâu  làm  ngựa,  cứ  phải  cam 

chịu những hình phạt vô lý! 

Bốn chủng tánh này chẳng những địa vị xã hội cực bất bình đẳng, ngay 

cả trong tín ngưỡng tôn giáo cũng hết sức bất bình đẳng. Về mặt xã hội, Thủ 

Đà  La  chẳng  được  tiếp  xúc  với  những  chủng  tánh  khác!  Thủ  Đà  La  đi 

đường, nếu dẫm vào bóng của Bà La Môn sẽ bị họa sát thân. Pháp điển Ma 

Nô còn quy định như sau:  “Thủ Đà La dùng lá cỏ chạm vào thân Bà La Môn 

 sẽ bị xử chém”.  Do đây biết giai cấp xã hội nghiêm nhặt đến mức độ nào. 

Trên  phương  diện  tôn  giáo,  [Ấn  Độ  giáo  cho  rằng]  Thủ  Đà  La  là  hạng 

chẳng  thể  tái  sanh,  ba  chủng  tánh  kia  đều  có  thể  tái  sanh.  Chữ   “tái  sanh”  

vừa nói đó được hiểu là người chết đi lại được sanh làm người, do vì bọn họ 

lúc còn sống được hưởng quyền lợi đọc tụng kinh điển Phệ Đà (Veda). Nói 

 “chẳng được tái sanh”  có nghĩa là chết đi, hết thảy đều chẳng tính đến nữa, 

căn bản là chẳng thể thọ sanh trong loài người được nữa, bởi lẽ lúc sống họ 

chẳng được hưởng quyền lợi đọc tụng kinh Phệ Đà. Bởi thế, chế độ giai cấp 

bốn chủng tánh bất bình đẳng của Ấn Độ rõ ràng rất khắc nghiệt. 

Nếu trong thế  gian có  một  loại chúng sanh   “nên dùng thân Bà La Môn 

 thì mới có thể đắc độ” , Quán  Thế  Âm  Bồ Tát đại từ đại bi   “liền hiện thân 

 Bà La Môn để mà thuyết pháp” . Vì bọn họ thuyết những pháp nào? Thuyết 

pháp  bình  đẳng,  chỉ  rõ  nhân  loại  sanh  ra  bình  đẳng,  chẳng  có  ai  trỗi  hơn, 

chẳng  có  ai  kém  cỏi,  sai  biệt  gì  cả,  bất  cứ  ai  cũng  chẳng  thể  tự cao  tự  đại, 

cho  mình  là  “con  kiêu  của  trời”  cả,  hoặc  là  như  người  Dĩ  Sắc  Liệt  (Israel) 

nói “người Dĩ Sắc  Liệt  là dân được Thượng Đế chọn”, hoặc tự  nhận chủng 

tộc của mình là một dân tộc ưu tú nhất trên thế giới. 

Hàng  Bà  La  Môn  Ấn  Độ  cho  mình  là  chủng  tộc  thù  thắng  nhất,  ưu  tú 

nhất trong thế gian nên thường chà đạp các chủng tộc khác, khống chế người 

khác, chỉ huy người khác, buộc người khác phục tùng  mình. Bây giờ, Quán 

Âm Bồ Tát thị hiện thân phận Bà La Môn giống hệt như họ, dùng thân mình 

làm  gương,  đến  các  nơi  biểu  hiện  tinh  thần  bình  đẳng  để  cảm  hóa  Bà  La 

Môn, đả phá quan niệm giai cấp nghiêm nhặt, tin nhận chân lý “nhân loại và 

hết  thảy  chúng  sanh  nhất  luật  bình  đẳng”,  từ  việc  hành  theo  chân  lý  bình 

đẳng này sẽ dần dần đạt đến giải thoát rốt ráo. 



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.4. Năng ứng tứ chúng (ứng hiện thân tứ chúng) 



Chánh kinh:  

 Ưng  dĩ  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-di  thân  nhi  đắc  độ  giả, 

 tức hiện tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di thân nhi vị thuyết pháp. 

應以比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷身得度者。即現比丘、比丘尼

、優婆塞、優婆夷身而為說法。 

 (Nên dùng thân tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di để được độ, liền 

 hiện thân tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di để mà thuyết pháp). 



Đoạn  này  nói  Bồ  Tát  có  thể  hiện  thân  tứ  chúng,  tức  là  tứ  chúng  đệ  tử 

trong Phật pháp. Trước khi giảng, trước hết nên chia đoạn kinh văn này ra để 

đọc như sau:  “Nên dùng  thân tỳ-kheo để được độ liền hiện thân tỳ-kheo để 

 mà thuyết pháp. Nên dùng thân tỳ-kheo-ni để được độ liền hiện thân tỳ-kheo-

 ni  để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng  thân  ưu-bà-tắc  để  được  độ  liền  hiện  thân 

 ưu-bà-tắc để mà thuyết pháp. Nên dùng thân ưu-bà-di để được độ liền hiện 

 thân ưu-bà-di để mà thuyết pháp”.  

Tỳ-kheo là tiếng Ấn, Hán dịch thành ba nghĩa là Khất Sĩ, Phá Ác và Bố 

Ma. 



a) Khất Sĩ:  



Khất  (乞)  là  cầu  xin,  Sĩ  (士)  là  đại  danh  từ  để  chỉ  người;  Khất  Sĩ  là 

người cầu xin. Trước kia, đã có hai câu nói quen thuộc như sau:  “Ngoại khất 

 thực dĩ dưỡng sắc thân; nội khất pháp dĩ tư huệ mạng”  (Ngoài xin thức ăn 

để  nuôi  sắc  thân,  trong  xin  pháp  để  vun  bồi  huệ  mạng).  Đó  là  ý  nghĩa  chữ 

Khất Sĩ. Bởi lẽ sống trong thế gian, để duy trì sanh mạng, chẳng thể không 

ăn uống, nhưng đều là hướng đến tục nhân khất hóa. Người xuất gia tu hành, 

nếu chỉ vì xin thức ăn mà khất thực chẳng biết cầu khất chánh pháp Như Lai, 

nào có khác gì những kẻ ăn mày xin cơm bình thường đâu. Bởi thế, đức Phật 

quy định: Trong vòng mười bốn dặm, nếu có người giảng kinh thuyết pháp 

mà hai chúng xuất gia chẳng đến nghe thì bị phạm giới. 



b) Phá Ác:  



Là nói  hai chúng  xuất  gia, phàm đã  xuất  gia thì phải tu  hành đúng theo 

Phật pháp, phá trừ các thứ ác pháp. Nếu xuất gia mà chẳng thể phá ác thì có 

khác gì tục nhân đâu! 



c) Bố Ma:  



Là  nói  hai  chúng  xuất  gia  lúc  đăng  đàn  Tỳ-kheo,  bạch  Tứ Yết-ma,  thọ 

giới  Tỳ-kheo,  các  thần  Hộ  Pháp  đều  đến  bảo  hựu,  khiến  cho  Địa  Hành  Dạ 

Xoa báo với Không Hành Dạ Xoa, lần lượt báo lên thiên Ma Thiên Vương, 

Ma Vương bèn sanh lòng sợ hãi lớn. Ma Vương thích nhất là con cháu đông 

đảo, khiến cho chúng sanh trong toàn tam giới đều bị Ma nắm giữ, nhất định 

chẳng  vui  lòng cho  một chúng sanh  nào thoát khỏi  lòng bàn tay  mình.  Bây 

giờ, người phát tâm xuất gia thọ giới, y pháp tu hành, sẽ lìa tam giới, đương 

nhiên khiến cho Ma hoảng sợ, bởi thế gọi là Bố Ma. 

Chữ Ni trong tỳ-kheo-ni nghĩa là nữ, tức là nữ chúng xuất gia. Tôi sẽ kể 

câu chuyện chứng thực Quán Âm Bồ Tát thị hiện thân tỳ-kheo: Sơ Tổ Thiền 

Tông Trung Quốc là Bồ Đề Đạt Ma sau khi đắc chánh pháp nhãn tàng, đặc 

biệt  sang  Trung  Quốc  hành  hóa.  Thoạt  đầu,  Tổ  đến  Nam  Kinh  gặp  mặt 

Lương Võ Đế, đàm luận chẳng hợp, bèn sang chùa Thiếu Lâm ở Tung Sơn, 

tỉnh Hà Nam, ngồi nhìn vách chín năm; sau gặp Nhị Tổ Huệ Khả bèn truyền 

tâm ấn Phật pháp cho Sư. Chẳng  lâu sau, Đạt Ma Tổ Sư viên tịch, chôn tại 

núi  Hùng  Nhĩ.  Khoảng  đâu  chừng  hai  năm  sau,  đặc  sứ  của  Bắc  Ngụy  là 

Tống  Vân  gặp  Bồ  Đề  Đạt  Ma  tại  Thông  Lãnh,  cầm  một  chiếc  giày  đi  một 

mình, Tống Vân hỏi Tổ đi đến địa phương nào, Ngài nói trở về Tây Thiên. 

Tống Vân trở về nước Ngụy, kể lại chuyện này. Thoạt đầu mọi người không 

tin, sau mở hòm ra xem, thấy trong hòm không có xác, chỉ lưu lại một chiếc 

giày. Do Đạt Ma đi  một chiếc giày  về Tây, nên sau  này  giới  Phật  giáo đồn 

Đạt Ma Tổ Sư là hóa thân của Quán Âm Bồ Tát. 

Lại  kể  chuyện  khác,  chuyện  Quán  Âm  Bồ  Tát thị  hiện  thân  tỳ-kheo-ni: 

Trong sách Tỳ Kheo Ni Truyện, có truyện tỳ-kheo-ni Tăng Đoan sống dưới 

thời Lưu Tống15. Gia đình Sư đời đời tin phụng Phật pháp, hai chị em cùng 

thệ nguyện xuất gia, nhưng Tăng Đoan tướng  mạo xinh đẹp, rất nổi tiếng ở 

quê nhà, rất nhiều kẻ có tiền bàn chuyện cầu hôn với anh em Sư. Bà mẹ và 

anh em Sư đồng ý gả Sư cho một người. Ba ngày trước khi về nhà chồng, do 

chẳng  muốn  kết  hôn,  Tăng  Đoan  liền  trốn  vào  một  ngôi  chùa  Phật  giáo, 

thành tâm thành  ý tụng phẩm  Phổ Môn suốt ba  ngày. Một  ngày  nọ  đang  lễ 

bái,  chợt  thấy  Phật  bảo  cùng  Sư:  “Chồng  của  ngươi  mạng  sắp  hết,  ngươi 

phải tinh tấn dũng mãnh tu trì, chớ có lo lắng quá mức về chuyện này nữa!” 

Về sau đúng  là  người chồng  hứa  hôn của  Sư bị trâu  húc chết, Sư bèn tu trì 

Phật  pháp  được  rất  nhiều  lợi  ích  lớn  lao;  bởi  thế  có  thể  nói  Sư  là  hóa  thân 

của Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Ưu-bà-tắc  (Upāsaka)  là  tiếng  Ấn  Độ,  Hán  dịch  là  Cận  Sự  Nam,  hoặc 

Thanh Tín Sĩ, Ưu-bà-di (Upāsikā) cũng là tiếng Ấn Độ, Hán dịch là Cận Sự 

Nữ hoặc Thanh Tín Nữ. Hai hạng người này là hai chúng đệ tử học Phật tại 

gia, thân cận  Tam  Bảo, phụng thừa  hành  nhân  Tam  Bảo. Quán  Âm  Bồ  Tát 

thị  hiện  thân  Ưu  Bà  Tắc,  thân  Ưu  Bà  Di  chép  trong  sách  Quán  Âm  Linh 

Cảm Lục có thể nói là rất nhiều, chẳng cần phải kể nhiều nữa. 

Ngay trong tứ chúng hiện diện đây, rốt cuộc vị nào là Quán Âm Bồ Tát 

thị hiện, chúng ta người phàm mắt thịt tự nhiên nhìn chẳng ra. Chẳng thể vì 

mình nhìn không ra bèn cho là Bồ Tát chẳng thị hiện. Bởi lẽ, Quán Âm Bồ 

Tát từ bi, trong thế gian này nếu có một loài chúng sanh nào nên dùng thân 

phận tứ chúng bất đồng  mới hòng độ thoát, Ngài lập tức thị hiện thân phận 

tứ chúng bất đồng,  vì  họ thuyết pháp bất  đồng khiến  họ tu  hành đúng pháp 

để được thân tâm giải thoát. 



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.5. Năng ứng chúng phụ  

(ứng hiện các thân phụ nữ) 



Chánh kinh:  

 Ưng  dĩ  Trưởng  Giả,  cư  sĩ,  tể  quan,  Bà  La  Môn  phụ  nữ  thân  đắc  độ 

 giả, tức hiện phụ nữ thân nhi vị thuyết pháp. 

應以長者、居士、宰官、婆羅門、婦女身得度者。即現婦女身而為

說法。 

 (Nên dùng thân phụ nữ của hàng Trưởng Giả, cư sĩ, tể quan, Bà La Môn 

 để được độ liền hiện thân phụ nữ để mà thuyết pháp). 



Đoạn  này  nói  Bồ  Tát ứng  hiện các thân phụ  nữ. Phụ  nữ được  nói trong 

đoạn kinh này chẳng phải chỉ một loại phụ nữ mà là các loại phụ nữ đã kết 

hôn, trở thành bà chủ  gia  đình. Trong  gia  đình,  họ có địa  vị đặc thù, bởi  lẽ 

gia đình lấy vợ chồng làm trung tâm. Nếu bà chủ gia đình phát tâm học Phật 

sẽ rất có khả năng xúc tiến Phật hóa gia đình. Phật hóa gia đình là căn bản để 

Phật hóa xã hội. Nếu chúng ta muốn Phật hóa xã hội thì phải bắt đầu từ Phật 

hóa gia đình. Với ý nghĩa này, bà chủ gia đình tự nhiên trở thành một nhân 

tố trọng yếu. 

Đoạn  kinh  này  có  thể  đọc  thành  bốn  đoạn:  Nếu  nên  dùng  thân  phụ  nữ 

của hàng Trưởng Giả để đắc độ, liền hiện thân phụ nữ Trưởng Giả để thuyết 

pháp; nếu nên dùng thân phụ nữ của hàng cư sĩ để đắc độ, liền hiện thân phụ 

nữ cư sĩ để thuyết pháp; nếu nên dùng thân phụ nữ của hàng tể quan để đắc 

độ, liền hiện thân phụ nữ tể quan để thuyết pháp; nếu nên dùng thân phụ nữ 

của hàng Bà La Môn để đắc độ, liền hiện thân phụ nữ Bà La Môn để thuyết 

pháp. 

Nói  theo  cách  phân  biệt  chủng  tánh  của  Ấn  Độ  thì  Trưởng  Giả,  Cư  Sĩ 

thuộc dòng Phệ Xá,  Tể Quan  mang trọng  trách chính  trị, quân sự của quốc 

gia nên thuộc dòng Sát Đế Lợi; Bà La Môn là dòng cao quý nhất trong bốn 

chủng tánh, còn chủng tánh  hạ  tiện  Thủ Đà  La trong kinh không  nhắc đến. 

Sở dĩ Quán Âm Bồ Tát hiện thân phụ nữ chỉ hiện thân trong ba chủng tánh 

có thể tái sanh, chẳng hiện thân phụ nữ của chủng tánh Thủ Đà La không thể 

tái  sanh  là  vì  trong  xã  hội  đương  thời  giai  cấp  Thủ  Đà  La  ty  tiện  vô  cùng. 

Nếu hiện thân phụ nữ [Thủ Đà La] thuyết pháp, sẽ chẳng có ai tin tưởng tiếp 

nhận, đương nhiên chẳng thể phát sanh hiệu lực gì, bởi thế chẳng hiện thân 

phụ nữ Thủ Đà La. 

Trong xã hội, Trưởng Giả và Cư Sĩ có địa vị cao, trên phương diện chính 

trị, Tể Quan có thế lực tương đương, trong giới tôn giáo, Bà La Môn có vị trí 

đặc thù. Bởi thế, Bồ Tát thị hiện thân phụ nữ của ba hạng người này để làm 

hiền  nội  của  những  Cư  Sĩ,  Trưởng  Giả,  Bà  La  Môn  cổ  động  Phật  pháp, 

đương nhiên đạt được hiệu quả rất lớn. Ta thấy Bồ Tát hiện thân chẳng phải 

là không  mục đích, mà là dùng Phật pháp dạy dỗ, dẫn dắt nhân quần, trong 

giai  cấp  nào  có  thể  phát  sanh  ảnh  hưởng  lớn  thì  Bồ  Tát  bèn  thị  hiện  trong 

giai cấp ấy ngõ hầu đạt được mục đích giáo hóa thế gian. 

Đến  đây,  ắt  có  người  hỏi:  Trong  quốc  gia,  xã  hội,  phụ  nữ có  địa  vị  tối 

cao trước hết phải kể là hoàng hậu, sức ảnh hưởng của bà ta các phụ nữ khác 

không  sao  bằng  được,  sao  trong  kinh  không  nhắc  đến  thân  vương  hậu? 

Vương  hậu  địa  vị cao, sức  hiệu triệu  mạnh  mẽ, cổ động  Phật pháp  tốt nhất 

mà! 

Theo  như cổ đức  giải thích: Trong thời đại quân chủ, vương  hậu đại đa 

số đều ở trong thâm cung, rất ít ra hoạt động ngoài cung, chẳng bằng các phụ 

nữ khác có thể tiếp xúc quảng đại quần chúng, bởi thế trong kinh chẳng nói 

đến  thân  vương  hậu.  Nhưng  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  cũng  có  nói  Bồ  Tát 

hiện  thân  vương  hậu  để  thuyết  pháp  như kinh  chép:   “Nhược  hữu  nữ  nhân, 

 nội chánh lập thân, dĩ tu gia quốc, ngã ư bỉ tiền, hiện nữ chúa thân cập quốc 

 phu nhân, mạng phụ đại gia, nhi vị  thuyết pháp” (Nếu có  nữ nhân,  lo  việc 

cai quản gia đình, tu dưỡng đức hạnh để xây dựng đất nước, ta ở trước người 

đó,  hiện  làm  thân  nữ chúa  và  quốc  phu  nhân  để  thuyết  pháp  cho  các  mạng 

phụ đại  gia khiến  họ thành tựu)16. Bởi  lẽ,  vương  hậu ở trong cung cũng có 

thể giáo hóa quyến thuộc trong cung. Còn như những đệ nhất phu nhân trong 

hiện tại, Bồ Tát cũng có thể thị hiện để giáo hóa. 

Đúng là phụ nữ chiếm hữu một địa vị trọng yếu trong gia đình cũng như 

xã hội. Nhìn trên phương diện tôn giáo, lấy ví dụ bất cứ tôn giáo nào, tín đồ 

nữ giới cũng nhiều hơn nam; nhưng nói chung, năng lực và trí huệ của phụ 

nữ chẳng cách biệt nam giới nhiều lắm, thậm chí có phụ nữ trí huệ còn hơn 

cả rất nhiều nam nhân. Bởi vậy, sau khi người nữ tin tưởng một tôn giáo nào 

rồi, chẳng những họ không ngừng truy cầu chân lý của tôn giáo đó, mà lòng 

tin cũng kiền thành, khẩn thiết. Thử coi trong các đại hội truyền giáo của các 

tôn giáo, phụ nữ đều chiếm đa số trong thính chúng. Do đây ta thấy phụ nữ 

đối với tôn giáo rất kiền thành. Như vậy, điều cực khẩn thiết đương nhiên là 

bất  cứ  phụ  nữ  nào  cũng  đều  phải  nên  nuôi  dưỡng  cái  tâm  tín  ngưỡng  tôn 

giáo.  Bởi  lẽ,  dù  phụ  nữ  có  nuôi  dưỡng  cái  tâm  tín  ngưỡng  tôn  giáo  hay 

không đều có ảnh hưởng rất lớn đối với xã hội. 

Có người từng  nói  như thế  này: “Trong  gia đình phụ  nữ có đủ ba thiên 

chức là dưỡng dục con cái, nấu  nướng, tín phụng tôn  giáo”. Bây  giờ khoan 

bàn  hai  thiên  chức  đầu,  chỉ  bàn  đến  thiên  chức  tín  phụng  tôn  giáo.  Nếu  bà 

chủ  một  gia đình có tín  ngưỡng tôn  giáo,  thì trên có  thể ảnh  hưởng đến bố 

mẹ chồng, dưới là ảnh  hưởng con cái,  giữa là ảnh  hưởng chồng  mình. Như 

vậy  mọi  thành  viên  trong  gia  đình  đều  được  gội  đẫm  khí  phận  tôn  giáo,  tự 

nhiên hòa thuận vui vẻ, cuộc sống gia đình vui sướng. 

Về mặt ảnh hưởng đối với con cái: nếu người làm mẹ quả thật là một tín 

đồ  tôn  giáo  kiền  thành,  con  cái  ngày  ngày  tai  mắt  tiêm  nhiễm  cảm  hóa,  tự 

nhiên cũng sẽ tin tưởng tôn giáo đó. Chẳng hạn như mẹ là tín đồ Phật giáo, 

sẽ  thường  dẫn  con  cái  đến  chùa  miếu,  Phật  đường,  khiến  con  cái  dần  dần 

được  tiếp  nhận,  un  đúc  khí  phận  Phật  pháp,  tự  nhiên  lưu  lại  ấn  tượng  tôn 

giáo sâu đậm. Đến khi nhân duyên thành thục, liền tín phụng Phật giáo. 

Bởi thế, Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát đối  với  những kẻ  nên dùng thân phụ  nữ 

của hàng Trưởng Giả, cư sĩ, tể quan, Bà La Môn mới có thể được độ thoát, 

liền hiện các thứ thân nữ nhằm thích ứng thuyết pháp cho kẻ ấy, khuyên dạy, 

dẫn dắt kẻ ấy trong gia đình làm người vợ đảm, mẹ hiền như thế nào ngõ hầu 

thân tâm được giải thoát. 



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.6. Năng ứng nhị đồng 

(ứng hiện thân trẻ con hai giới) 



Chánh kinh:  

 Ưng dĩ đồng nam, đồng nữ thân đắc độ giả, tức hiện đồng nam, đồng 

 nữ thân nhi vị thuyết pháp. 

應以童男、童女身得度者。即現童男、童女身而為說法。 

 (Nên  dùng  thân  trẻ  trai,  trẻ  gái  để  được  độ,  liền  hiện  thân  trẻ  trai,  trẻ 

 gái để mà thuyết pháp). 



Đoạn này nói Bồ Tát ứng hiện thân hai loại trẻ con, tức là thân bé trai và 

bé gái. Trong quan niệm mọi người, "đồng nam đồng nữ" chỉ những đứa bé 

trai và gái từ bảy tám tuổi cho đến mười một, mười hai tuổi; nhưng nếu hiểu 

hai chữ này theo nghĩa rộng thì chẳng phân biệt tuổi tác lớn hay nhỏ, miễn là 

chưa  kết  hôn,  hoặc  người  theo  chủ  nghĩa  độc  thân  đều  có  thể  coi  là  đồng 

nam, đồng nữ. 

Đồng  nam,  đồng  nữ  có  một  đặc  điểm  là  thiên  chân  thuần  khiết,  như 

người  lớn  trông  thấy  trẻ  nhỏ  ngay  lập  tức  bèn  nói  chúng  ngây  thơ  rạng  rỡ, 

hoạt bát đáng yêu, hoặc nói chúng thuần khiết vô cùng, chẳng có chút gì hư 

ngụy.  Sự thật  cũng  đúng  là  như  vậy,  bởi  chúng  chưa  bén  nhiễm  những  tập 

quán  bất  lương  của  xã  hội;  do  đó,  tâm  địa  thật  là  thiên  chân  thuần  khiết. 

Người trưởng thành nếu thường tiếp xúc với trẻ con, rất dễ khơi dậy cái tâm 

con trẻ của chính  mình, chẳng còn  lo sợ  những  nỗi  tang thương  mình từng 

nếm  trải.  Ngay  cả  người  lăn  lóc  trong  đời  đã  lâu,  sống  chung  cùng  trẻ  con 

cũng dễ phát khởi cái tâm xích tử. 

Sách Thanh Niên Phật Giáo Dữ Phật Giáo Thanh Niên (Thanh niên hóa 

Phật giáo và Phật giáo hóa thanh niên) viết:  “Phật giáo cũng khen ngợi tuổi 

 nhỏ, chẳng những khen ngợi chúng là chân thành, thuần khiết, mà còn đặc 

 biệt chú trọng đến tánh từ hòa, nội  tâm chứa nhiệt tình trong sáng vô hạn, 

 chẳng  tiếc  nuối  hết  thảy  để  truy  cầu  chân  lý”.   Bởi  thế  đồng  nam,  đồng  nữ 

thật đáng yêu quý. 

Bản  thân  một  con  người  đang  trong  tuổi  đồng  nam,  đồng  nữ  khác  nào 

một tờ giấy trắng tinh, quý vị muốn vẽ lên đó hình thái như thế nào liền có 

thể vẽ thành hình thái như thế đó, giống như tờ giấy trắng tô màu hồng liền 

thành hồng, bôi đen liền thành đen. Bởi vậy, trong thời kỳ đó, đổ công dẫn 

dắt,  giáo  hóa  thật  không  còn  gì  trọng  yếu,  dễ  dàng  hơn  được  nữa.  Trung 

Quốc có câu ngạn ngữ:  “Tang thụ chi tử tùng tiểu khuất”  (Uốn cành dâu từ 

thuở còn non). Nếu như cây dâu đã mọc lớn rồi, rất khó uốn cành, chỉ có lúc 

cành dâu còn  non tơ,  lá  vừa  nhú  mới có thể  uốn cành được. Cũng  như dẫn 

dắt, dạy dỗ trẻ con phải bắt đầu từ khi chúng mới bảy tám tuổi, dạy dỗ một 

cách thích đáng và hữu hiệu thì mới có thể làm cho chúng nó từ từ trở thành 

những đứa nhỏ biết vâng giữ phép tắc, mai sau lớn lên cũng trở thành những 

công dân lương hảo. 

Nếu  tuổi  nhỏ đã  nhiễm phải  tập khí bất  lương, bị  thành phần bất  lương 

mê hoặc, dẫn dụ vào ngõ rẽ, như những tên thái bảo - thái muội ở Đài Loan 

hoặc  phi  tử  -  phi  nữ  ở  Hương  Cảng,  A  Phi17  tại  Tân  Gia  Ba  v.v…  chẳng 

những tiền đồ của chúng do vậy bị đứt đoạn mà an ninh xã hội cũng bị ảnh 

hưởng  xấu  lây! Như hiện thời  những bọn  thiếu  niên bất  lương trong  xã  hội 

gây  rối  các  nơi,  khiến  các  nhân  viên  đảm  trách  trị  an  xã  hội  phải  đau  đầu, 

đều là những chứng minh hùng hồn nhất. 

Do đó, việc hướng dẫn những đồng nam, đồng nữ, bất luận trên phương 

diện nào, đều vô cùng trọng yếu. Gần đây, Phật giáo đề xướng “Phật hóa nhi 

đồng” cũng  là  vận dụng Phật  giáo để  giáo hóa  nhi đồng khiến cho  hành  vi, 

tư tưởng của mỗi một nhi đồng đều đi vào khuôn khổ chánh đáng. Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát  thấy  trong  thế  gian  có  loài  chúng  sanh   “nên  dùng  thân  đồng 

 nam, đồng nữ mới độ được liền hiện thân đồng nam, đồng nữ để mà thuyết 

 pháp”,   chỉ  dạy  bọn  chúng  phải  làm  sao  để  thành  con  người  có  nhân  cách 

hoàn chỉnh, hữu dụng cho xã hội! 



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.7. Năng ứng bát bộ 

(ứng hiện thân tám bộ quỷ thần) 



Chánh kinh:  

 Ưng dĩ Thiên, Long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Khẩn Na La, Ma 

 Hầu La Già, nhân phi nhân đẳng thân đắc độ giả, tức giai hiện chi nhi vị 

 thuyết pháp. 

應以天、龍、夜叉、乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩候羅伽

、人、非人等身得度者。即皆現之而為說法。 

 (Nên dùng các thân Thiên, Long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Khẩn 

 Na La, Ma Hầu La Già, Nhân phi nhân để độ, đều liền hiện các thân ấy để 

 mà thuyết pháp). 



Đoạn này nói rõ Bồ Tát có thể ứng hiện các thân thuộc tám bộ, ta thường 

gọi là Thiên Long Bát Bộ, là các chúng Hộ Pháp trong Phật pháp. Nếu tách 

ra đọc thì cũng giống như trên phải đọc thành tám đoạn:  

 “Nên dùng các thân  Trời để độ liền  hiện  thân Trời để mà thuyết pháp. 

 Nên dùng thân Rồng để độ liền hiện thân Rồng để mà thuyết pháp. Nên dùng 

 thân  Dạ  Xoa  để  độ,  liền  hiện  thân  Dạ  Xoa  để  mà  thuyết  pháp.  Nên  dùng 

 thân  Càn  Thát  Bà  để  độ,  liền  hiện  thân  Càn  Thát  Bà  để  thuyết  pháp.  Nên 

 dùng  thân  A  Tu  La  để  độ,  liền  hiện  thân  A  Tu  La để  mà  thuyết  pháp.  Nên 

 dùng thân Khẩn Na La để độ, liền hiện thân Khẩn Na La để mà thuyết pháp. 

 Nên dùng thân Ma Hầu La Già để độ, liền hiện thân Ma Hầu La Già để mà 

 thuyết pháp”.  

 “Thiên”:  tiếng  Ấn  Độ  gọi  là  Đề  Bà  (Deva),  Hán  dịch  là  Thiên.  Bình 

thường nói là tam giới có hai mươi tám cõi trời, nhưng Thiên được nói ở đây 

chủ  yếu  chỉ  Địa  Cư  Thiên  của  Dục  Giới,  bao  gồm  thiên  chúng  Tứ  Thiên 

Vương Thiên và Đao Lợi Thiên. Nếu trong thế gian có loại chúng sanh nên 

dùng thân Trời thì mới được độ, Quán Thế Âm Bồ Tát liền hiện thân Trời để 

thuyết  pháp.  Kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Nhược  hữu  chư  thiên,  nhạo  xuất 

 thiên luân, ngã hiện thiên thân, nhi vị thuyết pháp, linh kỳ thành tựu” (Nếu 

có  chư  thiên,  muốn  thoát  kiếp  trời,  ta  hiện  thân  Trời  để  thuyết  pháp  cho 

những  kẻ  ấy  được  thành  tựu),  chính  là  nói  về  ý  này.  Trong  phần  ứng  hiện 

sáu thân trời ở trên, tuy nói là ứng hiện sáu thân trời sai khác, nhưng đều là 

ước theo từng  loại sai biệt  mà nói, ở đây  là nói tổng quát,  nên chẳng  giống 

với phần trên. 

 “Long”  (Nāga): Ở Trung Quốc, Rồng là một trong Tứ Linh, là một loài 

linh dị, giỏi biến hóa. Theo Phật pháp, Rồng có các dạng thức sai khác: Có 

thiên  long  chuyên  thủ  hộ  cung  trời,  có  hải  long  chuyên  giữ  long  cung,  có 

tàng  long  chuyên  bảo  vệ  kho  tàng,  có  vũ  long  phun  mưa.  Bất  cứ  loại  rồng 

nào, rốt cuộc hình dạng như thế nào, từ trước đến nay chưa ai thấy được. Bất 

quá, thời xưa Trung Quốc và Ấn Độ đều có truyền thuyết về Rồng, chúng ta 

chẳng  thể  không  thừa  nhận  là  có  Rồng.  Tuy  nói  Rồng  phước  báo  rất  lớn, 

nhưng  nghiệp  chướng  cũng  cực  sâu  nặng,  chẳng  thể  an  nhiên  hưởng  thọ 

phước báo. 

Theo kinh Phật, Đại Bằng Kim Xí Điểu rất thích ăn Rồng. Vì thân Rồng 

rất  dài  nên  khi  chúng  ăn  vào,  giống  như  người  đời  nuốt  cọng  mì.  Bởi  thế 

chúng sanh mang thân Rồng thường chịu nỗi khổ sanh mạng bị uy hiếp, sợ 

hãi Đại Bằng Kim Xí Điểu nhất. 

Có  một  lần, đức Phật tịnh  tọa tu Định bên bờ biển cả, Rồng bị  Kim Xí 

Điểu  uy  hiếp,  chạy  đến  trước  đức  Phật  cầu  cứu,  cầu  thoát  khỏi  cái  nạn  bị 

Kim Xí Điểu quắp lấy nuốt ăn. Đức Phật từ bi bèn đem ca-sa đang mặc chia 

một phần cho Long Vương, dạy gã đem cắt thành từng miếng cho rồng con, 

rồng  cháu  đắp  trên  thân  hầu  thoát  khỏi  nạn  bị  Kim  Xí  Điểu  bắt  ăn,  bởi  lẽ 

Kim  Xí  Điểu  trông  thấy  ca-sa  của  Phật  chẳng  dám  ăn  Rồng  nữa,  giữ  yên 

được sanh mạng cho các Rồng. Do đây, ta thấy rõ oai lực ca-sa lớn đến đâu! 

Thế gian có một loại chúng sanh nên dùng thân Rồng thì mới có thể đắc 

độ, Quán Thế  Âm  Bồ Tát liền  hiện thân Rồng đến  Long Cung  vì các Rồng 

thuyết  pháp,  khiến  chúng  xả  bỏ  tâm  Sân.  Nếu  nói:  Cung  Rồng  dưới  đáy 

biển,  làm  sao  đến  Long  Cung  thuyết  pháp  cho  được?  Đây  chẳng  phải  là 

chuyện không thể được, như hiện còn kinh Phật Thuyết Thập Thiện Nghiệp 

Đạo  là  bản  kinh  đức  Phật  ở  Long  Cung  vì  Long  Vương  thuyết  pháp.  Như 

vậy,  đương  nhiên  Bồ  Tát  cũng  có  thể  thị  hiện  thân  Rồng  đến  Long  Cung 

thuyết pháp cho Rồng. 

 “Dạ  Xoa”  (Yaksha) ở phần  trên  đã có  nói là Tiệp Tật Quỷ  (quỷ  nhanh 

nhẹn), còn gọi là Bạo Ác Quỷ, có hai loại thiện và ác: Thích ăn người là ác 

Dạ Xoa, hộ trì Phật pháp là thiện Dạ Xoa. Như tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni khai đàn 

thọ giới, đầu tiên là bạch Tứ Yết-ma, Địa Hành Dạ Xoa liền hoan hỷ báo với 

Không  Hành  Dạ  Xoa,  Không  Hành  Dạ  Xoa  nghe  được  tin  này  bèn  vui  vẻ 

báo với Tứ Thiên Vương. Lần lượt truyền báo như thế lên đến cung Ma Tha 

Hóa Tự Tại, khiến các Ma Vương sanh sợ hãi lớn lao! Thiện Dạ Xoa bảo hộ 

hành  nhân  và  hộ  trì  Phật  pháp.  Trong  thế  gian  nếu  có  một  loại  chúng  sanh 

phải  dùng  thân  Dạ  Xoa  hóa  độ  mới  có  thể  độ  thoát  được  họ  thì  Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát đại  từ đại  bi  bèn  hiện  thân  Dạ  Xoa  để  vì  họ  thuyết  pháp.  Như 

mọi người đều biết, Diện Nhiên Đại Sĩ chính là hiện thân của Quán Âm Bồ 

Tát. 

 “Càn  Thát  Bà”   (Gandharva),  Hán  dịch  thành  Tầm  Hương  (tìm  mùi 

hương),  Khứu  Hương  (ngửi  mùi  hương),  Thực  Hương  (ăn  hương),  Hương 

Thần, là thần tấu nhạc trước tòa của Đế Thích, chúa trời Đao Lợi. Đế Thích 

Thiên mê đắm ngũ dục, đương nhiên cũng thích nghe âm nhạc. Mỗi khi Đế 

Thích  muốn  nghe  âm  nhạc,  chẳng  cần  phải  sai  thiên  chúng  đi  tìm  thần  tấu 

nhạc,  chỉ  thắp  một  cây  hương  để  trước  mặt;  Càn  Thát  Bà  nghe  mùi  hương 

bèn  đến  tấu  nhạc  trước  tòa  Đế  Thích,  cứ  tấu  mãi  cho  đến  khi  Đế  Thích 

không  muốn  nghe  nữa  mới  ngưng.  Thần  tấu  nhạc  này  thường  sống  trong 

hang Kim Cang ở phía Nam núi Tu Di, có thể bay trên hư không. Trong thế 

gian nếu có một loại chúng sanh nên dùng thân Càn Thát Bà để hóa độ họ thì 

sau đó họ mới có thể được độ thoát, Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi bèn 

hiện thân Càn Thát  Bà  vì  họ thuyết pháp.  Kinh  Lăng Nghiêm  nói:   “Nhược 

 Càn Thát Bà, nhạo thoát kỳ luân, ngã ư bỉ tiền, hiện Càn Thát Bà thân, nhi 

 vị  thuyết  pháp,  linh kỳ  thành  tựu” (Nếu  Càn  Thát  Bà  thích  thoát  khỏi  thân 

đó, ta  hiện trước  gã  đó,  hiện thân Càn  Thát Bà,  vì  gã thuyết pháp khiến  gã 

thành tựu) cũng nhằm diễn tả ý này. 

 “ A Tu La”  (Asura), có ba cách dịch sang tiếng Hán: 

a) Phi  Thiên: Ý  nói  Tu  La có phước báo trời,  nhưng không có đức của 

chư thiên. 

b) Vô Đoan Chánh: Theo kinh dạy, A Tu La nữ rất mỹ lệ đoan nghiêm, 

nhưng A Tu La nam cực thô xấu, chẳng có được nửa điểm tướng mạo đoan 

chánh nào. 

c)  Vô  Tửu:  Theo  truyền  thuyết,  trong  quá  khứ,  A  Tu  La  rất  thích  uống 

rượu,  nhưng  có  lúc  tìm  không  ra  rượu,  không  có  rượu  để  uống,  liền  dứt 

khoát cai rượu, bởi thế gọi là Vô Tửu. 

Đặc  tánh  lớn  nhất  của  A  Tu  La  là  tâm  Nghi  rất  nặng,  bất  luận  việc  gì 

cũng  chẳng  tin  người  khác  chút  nào.  Do  tâm  nghi  ngờ  quá  nặng,  sức  tranh 

giành  cũng  mạnh,  nên  cái  tâm  háo  thắng  tranh  cường  cũng  trội  hơn  người 

khác rất nhiều. Tu La thích đánh nhau cùng Đế Thích nhất, nhưng cũng là có 

nguyên nhân, bây giờ tôi chẳng ngại nêu lên một chuyện để thuyết minh như 

sau:  

Tương  truyền  A  Tu  La  Vương  có  một  người  con  gái  tên  là  Xá  Chỉ 

(Shachi Indrani), cô này càng lớn càng xinh đẹp, có thể nói là thế gian ít có 

người xinh đẹp như cô. Về sau Đế Thích biết được; Đế Thích thuộc Địa Cư 

Thiên trong Dục Giới, tâm ái dục nam nữ chưa đoạn, bởi thế bèn lấy con gái 

A Tu La làm vợ, nên cùng A Tu La Vương có quan hệ bố vợ - chàng rể, cảm 

tình giữa hai bên cũng rất tốt. 

Chẳng lâu sau khi Đế Thích đã cưới Xá Chỉ, vì muốn tỏ lòng tôn kính bố 

vợ, Đế Thích đặc biệt mời A Tu La Vương lên thiên cung du ngoạn và ở lại 

ít lâu, đương nhiên là dùng hậu lễ tiếp đãi. Khi A Tu La Vương đã hết hứng, 

muốn trở  về, vì  muốn tỏ  vẻ  long trọng tiễn đưa, Đế Thích bèn sai đội  nghi 

trượng  thiên  binh  thiên  tướng  dàn  hàng  hai  bên  cung  kính  tiễn  khách  đúng 

lễ. Nào ngờ A Tu La Vương chẳng những không nhận thịnh tình của chàng 

rể, trái lại còn nghi Đế Thích cố ý phô trương oai phong trước mặt mình để 

đe đọa, trong tâm hết sức khó chịu! 

Tuy là Đao Lợi Thiên Vương, nhưng Đế Thích thường xuống nhân gian 

nghe đạo. Hễ có Phật xuất thế bèn xuống nhân gian nghe Phật thuyết pháp, 

khi  không  có  Phật  xuất  thế  bèn  xuống  nhân  gian  nghe  Tiên  giảng  đạo.  Có 

một lần, Đế Thích muốn xuống nhân gian nghe Tiên giảng đạo, bà vợ A Tu 

La Nữ Xá Chỉ nghi ông chồng lăng nhăng dưới trần, bèn hạch hỏi Đế Thích 

quá mức, Đế Thích kể thực mọi chuyện, bất luận thế nào bà A Tu La Nữ Xá 

Chỉ vẫn không tin, lại đòi theo Đế Thích xuống nhân gian dò xét. Đế Thích 

nghĩ bà ta là đàn bà chẳng nên xuống nhân gian bèn gạt phăng. Bởi thế, bà ta 

càng thêm ngờ vực, không theo ổng xuống trần cũng không xong! 

Đợi sau khi Đế Thích ngồi lên xe báu xuống nhân gian, A Tu La Nữ vận 

dụng thần thông, ẩn thân núp sau xe báu theo xuống nhân gian. Xuống đến 

nhân gian, Đế Thích xuống xe, Xá Chỉ cũng xuống xe. Đế Thích trông thấy, 

không những trách mắng bà đôi câu, còn dùng cành hoa đập bà mấy cái đến 

nỗi bà Xá Chỉ nổi cơn thịnh nộ kiêu căng, bèn om sòm hài tội Đế Thích cho 

đến  khi  ông  ta  phải  xuống  nước  mới  thôi.  Ngay  lúc  đó,  tiên  nhân  vì  phải 

nghe  giọng  nói  lảnh  lót  của  bà  ta  đến  nỗi  mất  cả  thần  thông;  bởi  thế  Đế 

Thích càng thêm giận dữ. Do vậy, Xá Chỉ tâm càng thêm hoài nghi, cứ cho 

là ông chồng mình hiếp người thái quá! 

Sau  đó,  bà  Xá  Chỉ  đem  tình  hình  khóc  kể  cùng  phụ  vương,  A  Tu  La 

Vương  vừa  nghe  chẳng  ngăn  nổi  nộ  khí  ngút  trời:  “Bữa  trước  mi  thị  oai 

trước mặt ta, giờ lại khinh rẻ con gái ta, có ai nhịn được nổi hay chăng?” Do 

vậy, phát động  vô số binh tướng  A Tu  La đến tuyên chiến cùng Đế  Thích, 

trực tiếp công kích thiên cung. Do A Tu La có chút thần thông, nên chân bèn 

đạp đáy biển, tay lay cung trời, khiến Đế Thích Thiên đại bại trốn chạy. Sau 

trận  chiến  lần  ấy,  Đế  Thích  và  Tu  La  thường  hay  đánh  nhau,  tuy  nói  là  có 

lúc thắng, lúc thua, nhưng phần nhiều Đế Thích bị thất bại. Do vậy, thường 

cảm thấy khổ não! 

Đến lúc đức Phật xuất thế, Đế Thích cầu cứu đức Phật, Phật dạy ông ta 

muốn thắng lợi thì lúc giao chiến cùng A Tu La phải niệm Ma Ha Bát Nhã 

Ba La Mật Đa. Đế Thích truyền thiên binh, thiên tướng xưng niệm như thế, 

quả nhiên toàn thắng, khiến cho A Tu La thất bại, phải trốn vào lỗ ngó sen, 

chẳng dám đánh nhau cùng trời Đế Thích nữa! 

Đặc tánh của  A  Tu  La  là tâm  nghi  rất  nặng, tâm sân rất  lớn;  vậy thì kẻ 

nào làm người trong nhân gian, nếu tâm hoài nghi rất nặng, tâm sân khuể rất 

lớn, chuyện gì cũng tranh cường háo thắng, chết đi bèn đọa vào đường A Tu 

La.  Lúc  còn  làm  người,  A  Tu  La  cũng  làm  không  ít  thiện  nghiệp,  như các 

công  đức  bố  thí  v.v...  vẫn  thường  làm,  nhưng  do  tâm  háo  thắng  mạnh  mẽ, 

liền thành ra gieo nhân A Tu La. Nếu có chúng sanh phải dùng thân A Tu La 

mới  có  thể  độ  được,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  A  Tu  La  vì  họ 

thuyết  pháp,  khiến  họ  bỏ  được  nghi,  sân,  thân  tâm  giải  thoát.  Kinh  Lăng 

Nghiêm nói:  “Nhược A Tu La, nhạo thoát kỳ luân, ngã ư bỉ tiền, hiện A Tu 

 La  thân,  nhi  vị  thuyết  pháp,  linh  kỳ  thành  tựu” (Nếu  A  Tu  La  thích  thoát 

khỏi thân đó, tôi ở trước kẻ đó, hiện thân A Tu La vì kẻ đó thuyết pháp cho 

được thành tựu), cũng chính là ý này. 

Ca  Lâu  La  (Garuda),  Hán  dịch  là  Diệu  Xí  Điểu,  hoặc  dịch  là  Kim  Xí 

Điểu  (chim  cánh  vàng),  còn  có  tên  là  Đại  Bằng  Kim  Xí  Điểu,  sống  trong 

những cây bằng sắt lớn ở phương Bắc núi Tu Di. Theo kinh Phật, loại chim 

này hai đầu cánh xòe ra cách nhau ba trăm sáu mươi dặm. Lúc nó muốn ăn 

Rồng, bèn dùng đôi cánh to quạt nước biển khiến nước tách ra, thấy tận đáy 

biển,  trông  thấy  cung  Rồng,  chụp  lấy  Rồng  ăn,  ăn  Rồng  như con  người  ăn 

mì sợi vậy. 

Phần  trên  đã  nói,  Phật  dùng  ca-sa  cứu  Rồng  khiến  Kim  Xí  Điểu  chẳng 

dám ăn nuốt, bởi thế, chim đến trước Phật nói:  

- Ngài rất từ bi cứu Rồng, cứu được Rồng khá lắm, nhưng con đói bụng 

quá, không có gì ăn, sắp phải chết đói, không biết Phật thấy chết có cứu hay 

không? 

Đức Phật đặc biệt khai thị:  

- Nếu ngươi phát tâm quy y Tam Bảo, giữ giới Bất Sát, từ nay chẳng ăn 

Rồng nữa, ta sẽ truyền đệ tử Phật lúc cúng Phật thọ thực, dùng bảy hạt gạo 

hoặc  cháo  xuất  sanh,  để  bố  thí  cho  ngươi  và  quỷ  thần  Khoáng  Dã,  La  Sát, 

Quỷ Tử Mẫu  v.v… khiến cho các  ngươi có cái  để sanh sống, chẳng còn bị 

cái khổ đói khát nữa! 

Bởi thế  việc Xuất Sanh trong Phật  giáo có ý  nghĩa rất trọng  yếu, chẳng 

phải là theo thói quen làm cho qua chuyện đâu nhé! Lúc xuất sanh nên niệm 

bài kệ Xuất Sanh như sau:  

 Đại Bằng Kim Xí Điểu,  

 Khoáng Dã quỷ thần chúng,  

 La Sát, Quỷ Tử Mẫu,  

 Cam Lộ tất sung mãn.  

(Đại Bằng Kim Xí Điểu, 

Các quỷ thần Khoáng Dã, 

La Sát, Quỷ Tử Mẫu, 

Thảy no đủ cam lộ)  

Ngàn vạn phần chẳng thể làm qua quít cho xong chuyện được! Trên đầu 

Ca Lâu La có bảo châu Như Ý, nếu ai có được bảo châu này, đúng là muốn 

gì có nấy! Có lúc Ca Lâu La miệng phun ra lửa, bởi thế còn gọi là Ca Lâu La 

Viêm. 

Thế  gian  nếu  có  chúng  sanh,  phải  dùng  thân  Ca  Lâu  La  mới  có  thể  độ 

thoát,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  Ca  Lâu  La  để  tuyên  nói  pháp 

nhân từ yêu thương loài vật, khiến chúng sanh ấy hành theo, thân tâm được 

giải thoát. 

 “Khẩn Na La”  (Kinnara), Hán dịch là Nghi Nhân hoặc Nghi Thần, loài 

này trên đầu có một sừng, khiến người trông thấy khởi lòng ngờ vực không 

biết có phải là người hay không, nên mới có tên như thế. Chúng cũng là thần 

tấu  nhạc của Đế  Thích,  nhưng không  giống  với thần tấu  nhạc Càn  Thát  Bà 

nói ở phần trên. Nhạc do Càn Thát Bà tấu là âm nhạc thế tục thông thường; 

nhạc  của  Khẩn  Na  La  tấu  là  pháp  nhạc.  Cũng  có  thể  nói  âm  nhạc  do  loài 

trước tấu là nhạc thế gian, nhạc do loài sau tấu là nhạc xuất thế gian. Nếu có 

chúng  sanh  phải  dùng  thân  Khẩn  Na  La  mới  có  thể  độ  thoát  thì  Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  Khẩn  Na  La  vì  họ  tuyên  thuyết  Như  Lai  chánh 

pháp, khiến cho  họ  y pháp tu  hành,  thân tâm  được  giải thoát, thoát  ly cuộc 

sống quỷ thần Khẩn Na La. 

Ma Hầu La Già (Mahoraga), Hán dịch là Đại Mãng Xà Thần, hoặc dịch 

là Địa  Long, có  thuyết  nói  là đầu  rắn  mình  người. Nếu có chúng sanh phải 

dùng thân Ma Hầu La Già mới độ thoát được thì Quán Thế Âm Bồ Tát liền 

hiện thân Ma Hầu La Già, vì kẻ đó tuyên thuyết pháp nhẫn nhục, tu Từ, nhu 

hòa tu Huệ, khiến kẻ ấy y pháp tu hành, ngõ hầu thân tâm giải thoát! 

 “Nhân  phi  nhân  đẳng  thân  đắc  độ  giả”:  là  lời  tổng  kết  tám  bộ.  Nói 

 “nhân  phi  nhân”   là  vì:  Có  thuyết  nói  họ  dường  như  là  thân  người,  nhưng 

không phải là người nên gọi là “nhân phi nhân”. Có thuyết nói là tám bộ quỷ 

thần  vốn  chẳng  phải  là  người,  nhưng  biến  thành  thân  người  đến  trước  đức 

Phật  nên  gọi  là  “nhân  phi  nhân”.  Có  thuyết  nói  chữ  “nhân”  chỉ  nhân  loại 

trong bốn châu, chữ “phi nhân” chỉ tám bộ quỷ thần. Tuy có nhiều cách giải 

thích khác nhau, nhưng tôi cho là cách giải thích thứ nhất hợp lý hơn. 

Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại bi, vì muốn cứu độ tám bộ chúng sanh, 

bèn thích ứng với cơ cảm của bọn họ, đáng nên dùng thân nào để hóa độ bèn 

hiện thân đó để thuyết pháp, bởi thế nói là  “đều có thể hiện những thân đó 

 để thuyết pháp”.  



---o0o--- 

 

1.2.2.1.1.8. Năng ứng lực sĩ  

(ứng hiện thân lực sĩ) 



Chánh kinh:  

 Ưng  dĩ  Chấp  Kim  Cang  Thần  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Chấp  Kim  Cang 

 Thần nhi vị thuyết pháp. 

應以執金剛神得度者。即現執金剛神而為說法。 

 (Nên dùng thân Chấp Kim Cang Thần để  được độ, bèn hiện thân Chấp 

 Kim Cang Thần để mà thuyết pháp). 



Đoạn này nói Bồ Tát có thể ứng hiện thân Lực Sĩ. Trong ba mươi ba ứng 

thân, thân này là thân cuối cùng. Chấp Kim Cang Thần là thần Hộ Pháp của 

Phật giáo, do Ngài tay thường cầm Kim Cang Bảo Xử, nên  mang tên Chấp 

Kim Cang Thần. 

Phật giáo lấy từ bi làm gốc, chuyện gì cũng chẳng tranh giành với người, 

thế  nhưng  thế  nhân  nắm  được  điều  này,  bèn  luôn  tìm  cách  phá  hoại  Phật 

pháp, nhưng đệ tử Phật chẳng muốn trái nghịch lòng từ bi, mọi việc do thần 

Hộ  Pháp  cầm  Kim  Cang  Xử  hàng  phục  ác  nhân  phá  hoại  Phật  pháp,  khiến 

họ  chẳng  dám  gây  ra  những  trọng  tội  hủy  pháp.  Bởi  thế,  đứng  trên  lập 

trường  Phật  pháp,  đối  với  thế  gian  chúng  sanh,  về  mặt  từ  bi  đương  nhiên 

phải dùng từ bi nhiếp thọ, lúc chiết phục đương nhiên phải dùng dũng mãnh 

để chiết phục, oai đức song vận mới hòng phổ độ quần sanh. 

Thần Kim Cang Hộ Pháp trong Phật giáo cũng có sự tích:  

Tương  truyền,  trong  quá  khứ  có  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  xuất  thế, 

cưới hai phu nhân. Phu nhân thứ nhất sanh một ngàn vương tử, phu nhân thứ 

hai  chỉ  sanh  được  hai  vương  tử.  Một  ngàn  vương  tử  của  bà  phu  nhân  thứ 

nhất sau khi tiếp xúc Phật pháp, đều phát khởi đại Bồ Đề tâm, rộng hành Bồ 

Tát  đạo,  thành  bậc  Bồ  Tát  danh  xứng  với  thật,  tương  lai  đương  nhiên  sẽ 

thành  Phật,  nhưng  ai  sẽ  thành  Phật  trước?  Phụ  vương  vì  muốn  biết  rõ  điều 

này, truyền các vương tử phát Bồ Đề tâm rút thăm để định thứ tự thành Phật. 

Kết  quả,  đầu  tiên  là  Câu  Lưu  Tôn  Phật  (Krakucchanda  Buddha),  cuối 

cùng là Lâu Chí Như Lai (Rucika Buddha). Thích Ca là vị thành Phật thứ tư. 

Sở  dĩ  phải  định  thứ  tự  là  vì  trong  một  thế  giới,  chẳng  thể  có  hai  đức  Phật 

cùng  xuất  hiện  trong  đời.  Hai  vị  vương  tử  của  phu  nhân  thứ  hai  thấy  các 

huynh  trưởng đều phát Bồ Đề tâm, tương lai sẽ thành Phật,  ngay đó, vị đại 

vương tử phát  nguyện  làm  Đại Phạm Thiên Vương, khi các anh thành  Phật 

sẽ thỉnh chuyển pháp luân. Vương tử thứ hai phát nguyện làm thần Hộ Pháp, 

sau khi các anh thành Phật sẽ hộ trì Phật pháp. Chấp Kim Cang Thần chính 

là vị vương tử thứ hai của bà phu nhân thứ hai. 

Trong ngàn vị vương tử, Thích Tôn là vị thứ tư thành Phật, bởi thế đức 

Thích Tôn xuất thế, trước hết có Đại Phạm Thiên Vương thỉnh chuyển pháp 

luân, rồi có Chấp  Kim Cang  Thần  hộ trì Phật pháp. Thế  gian  nếu có chúng 

sanh   “nên  dùng  thân  Chấp  Kim  Cang  Thần mới  có  thể  độ  được”   thì  Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát   “liền  hiện  làm  Chấp  Kim  Cang  Thần”   vì  kẻ  ấy  tuyên  nói 

giáo  pháp  hộ  trì  chánh  pháp  của  Như  Lai,  khiến  kẻ  ấy  y  pháp  tu  hành  trở 

thành bậc hộ pháp đắc lực cho Phật giáo. 



---o0o--- 



1.2.2.1.2. Kết đức khuyến cúng  

(tổng kết thánh đức, khuyên nên cúng dường) 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý! Thị Quán Thế Âm Bồ Tát thành tựu như thị công đức, dĩ 

 chủng chủng hình du chư quốc độ, độ thoát chúng sanh. Thị cố nhữ đẳng 

 ưng đương nhất tâm cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 



無盡意。是觀世音菩薩。成就如是功德。以種種形。游諸國土。

度脫眾生。是故汝等。應當一心供養觀世音菩薩。 

 (Này  Vô  Tận  Ý!  Vị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này  thành  tựu  công  đức  như 

 thế, dùng các thứ thân hình dạo các cõi nước, độ thoát chúng sanh.  Vì thế 

 các ông hãy nên nhất tâm cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát). 



Quán Thế  Âm  Bồ Tát dùng ba  mươi ba  ứng thân du  hóa  trong thế  giới 

Sa Bà này, nói như vậy chẳng qua là đơn giản kể một vài trường hợp để hình 

dung  sự  nghiệp  dùng  các  thân  phận  bất  đồng  du  hành  hóa  đạo  chúng  sanh 

của  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Trên  thực  tế,  Quán  Âm  Bồ  Tát  cũng  giống  như các 

đại Bồ Tát khác, có thể hóa ngàn trăm vạn ức thân hình hóa độ chúng sanh 

trong các thế giới, Vì thế, đức Thích Tôn lại tổng kết các công đức của Quán 

Âm Bồ Tát, hòng khuyên Vô Tận Ý và các trời người phát tâm cúng dường. 

“Vô Tận Ý!” Đức Thích Ca gọi tên vị đương cơ như thế xong, bèn nói: 

 “Thị Quán Thế Âm Bồ Tát thành tựu như thị công đức” (Vị Quán Thế Âm 

Bồ Tát này thành tựu công đức như thế). Chữ  “như thế”  chỉ tất cả hết thảy 

công đức cứu bảy nạn, lìa tam độc, đáp ứng hai mong cầu, cho đến hiện các 

thân  bất  đồng  trong  thế  gian  để  giáo  hóa  chúng  sanh  của  ngài  Quán  Âm. 

Nhưng  các  công  đức  này,  Quán  Âm  Bồ  Tát  đều  đã  viên  mãn  thành  tựu. 

Chính vì Quán Âm Bồ Tát đã thành tựu những công đức nhiều đến như thế 

nên  Ngài  có  thể   “dĩ  chủng  chủng  hình,  du  chư  quốc  độ,  độ  thoát  chúng 

 sanh” (dùng các  thứ thân, dạo các cõi  nước độ thoát chúng sanh). Câu  “dĩ 

 chủng  chủng  hình”   chỉ  việc  thị  hiện  các  thân  hình  bất  đồng.  Quán  Âm  thị 

hiện  rất  nhiều  thân,  “du  chư  quốc  độ”   nghĩa  là  Quán  Âm  chẳng  phải  chỉ 

nhiều  dịp  thị  hiện  trong  thế  giới  Sa  Bà  này,  mà  còn  hiện  các  thứ thân  giáo 

hóa chúng sanh trong vô lượng cõi nước ở mười phương. Câu này hình dung 

sự  giáo  hóa  của  Bồ  Tát  rất  rộng.  “Độ  thoát  chúng  sanh”   nghĩa  là  Bồ  Tát 

dùng  các  thân  phận  bất  đồng,  du  hóa  hết  thảy  cõi  nước,  chẳng  giống  như 

người bình thường du sơn ngoạn thủy, cũng chẳng như người hiện đại đi nơi 

này nơi nọ ngắm nghía, du lịch ngắm phong cảnh, mà là để độ thoát chúng 

sanh. 

Phải biết chúng sanh trong thế giới Sa Bà đau khổ, cố nhiên cần được Bồ 

Tát giáo hóa và độ thoát, nhưng tất cả chúng sanh trong những thế giới khác 

cũng có những nỗi thống khổ dù nhiều dù ít, dù lớn hay nhỏ giống như vậy, 

cũng  cần  Bồ  Tát  đến  hóa  độ  cho  được  giải  thoát.  Bởi  thế,  câu  này  chỉ  rõ 

những chúng sanh được Bồ Tát hóa độ. Ở đây phải đặc biệt thuyết minh:  

Quán  Âm  Bồ  Tát  vốn  là  vị  Bổ  Xứ  Đại  Sĩ  trong  thế  giới  Cực  Lạc,  lúc 

Ngài du hóa các quốc độ khác chẳng giống như chúng ta tưởng tượng: Hôm 

nay du hóa thế giới Sa Bà, ngày mai du hóa thế giới Tịnh Lưu Ly, ngày mốt 

lại  du  hóa  một  thế  giới  khác  nữa.  Nếu  đúng  là  như  vậy,  Quán  Âm  Bồ  Tát 

bận tối mắt rồi! 

Vì thế, nếu nói nghiêm túc, Quán Âm du hóa các nước là trong cùng một 

thời gian, nhưng đức Quán Âm bổn hữu chẳng hề lìa khỏi thế giới Cực Lạc 

một bước! Ở phần trên tôi đã từng nói: Như trên trời chỉ có một vầng trăng 

sáng ngời, nhưng nước ngàn con sông đều có ngàn bóng trăng, nước vạn con 

sông có vạn bóng trăng. Bất luận trăng trên ngàn con sông hay vạn con sông 

đều cùng lúc hiển hiện, nhưng vầng trăng thật vẫn vằng vặc trên không, chưa 

hề đi xuống nước của dòng sông nào. Vì thế có bốn câu như sau:  

 Nhất nguyệt phổ ấn nhất thiết thủy,  

 Nhất thiết thủy nguyệt nhất nguyệt nhiếp,  

 Nguyệt bất hạ giáng, thủy bất thăng,  

 Thủy thanh, nguyệt minh pháp tự nhĩ.  

(Một trăng in khắp hết thảy nước, 

Muôn bóng trăng thuộc một vầng trăng  

Trăng chẳng rơi xuống, nước chẳng dâng, 

Nước trong, trăng sáng, pháp là vậy)  

Những câu này diễn tả triệt để ý trên đây vậy. 

Ở  đây  lại  cần  phải  hiểu  rõ:  Quán  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  đến  mười 

phương  cõi  độ  thoát  chúng  sanh  đã  suốt  một  thời  gian  lâu  dài,  lẽ  ra  chúng 

sanh  khổ  não  phải  được  độ  thoát  hết,  cớ  sao  trong  mười  phương  thế  giới 

hiện vẫn còn có rất nhiều chúng sanh khổ não? Đừng nói gì những cõi nước 

khác, chỉ riêng cõi Sa Bà đây, vẫn còn rất nhiều chúng sanh chìm đắm trong 

biển  khổ,  chịu  các  thống  khổ  công  kích,  chẳng  được  giải  thoát,  thế  là  thế 

nào? 

Theo kinh  nói, đây chẳng phải Quán  Âm  Bồ Tát chẳng  nỗ  lực độ sanh, 

cũng chẳng là phải trong quá trình độ sanh, Bồ Tát có tâm phân biệt, người 

này ta độ, người kia ta không độ, vấn đề là chúng sanh có chịu tiếp nhận Bồ 

Tát hóa độ hay không, hoặc là thấy chúng sanh đó đối với Bồ Tát hữu duyên 

hay  không?  Có  chúng  sanh  vô  duyên  với  Bồ  Tát  nên  Bồ  Tát chẳng  thể  độ 

được, đương nhiên phải được Bồ Tát đến giáo hóa mới có thể giải thoát. Bởi 

lẽ, Phật, Bồ Tát chỉ có thể hóa độ chúng sanh hữu duyên, nếu vô duyên thì 

chẳng cách gì giáo hóa được! 

Chính vì lẽ đó, tuy Quán Âm Bồ Tát dùng các thứ thân hình dạo các cõi 

nước  hóa  độ  chúng  sanh,  nhưng  hiện  thời  vẫn  còn  rất  nhiều  chúng  sanh 

trong biển khổ chẳng thể giải thoát. Vấn đề chẳng do Bồ Tát, mà là do chúng 

sanh. Bởi thế  muốn mong được Bồ Tát đến cứu độ, trước hết phải kết pháp 

duyên cùng Bồ Tát, nếu không thì chẳng thấy Bồ Tát đến độ thoát! 

Quán  Âm  Bồ  Tát thành  tựu công đức  nhiều  như thế, dùng các thứ thân 

hình  du  hóa  các  cõi,  đương  nhiên  là  độ  thoát  chúng  sanh,  đương  nhiên  Bồ 

Tát đối với chúng sanh có ân đức rất lớn,  “thị cố, nhữ đẳng ưng đương cúng 

 dường Quán Thế Âm Bồ Tát” (vì thế, các ông phải nên nhất tâm cúng dường 

Quán Thế Âm Bồ Tát).    

Nói đến cúng dường, thông thường là có hai thứ Sự Cúng Dường và Lý 

Cúng Dường. Như tứ sự cúng dường, hoặc lục cúng dường, hoặc thập cúng 

dường, đều gọi là Sự Cúng Dường. Nếu hiểu lý, chứng nhập Pháp Tánh của 

các pháp, thở cùng một lỗ mũi với Phật, Bồ Tát, là Lý Cúng Dường. 

Kinh  còn  nói:   “Chư  cúng  dường  trung,  pháp  cúng  dường  tối” (Trong 

các  cúng  dường,  pháp  cúng  dường  là  bậc  nhất).  Thế  nào  là  pháp  cúng 

dường?  Tức  là  như  pháp  thật  hành  là  cúng  dường  tối  thượng,  như   “thân 

 nghiệp cúng dường là lễ bái, khẩu nghiệp cúng dường là khen ngợi, ý nghiệp 

 cúng dường là quán tưởng tướng hảo”  đều có thể gọi là pháp cúng dường. 

Bất  luận  cúng  dường  cách  nào,  khẩn  yếu  nhất  là  phải  nhất  tâm  nhất  ý, 

cung kính chí thành, bởi thể bảo là  “nhất tâm cúng dường”.  

 QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

(phần 3 hết) 



---o0o--- 

Phần 4 

1.2.2.2. Chánh đáp du ư Sa Bà  

(đáp thẳng vào việc du hóa cõi Sa Bà) 

1.2.2.2.1. Hiển thị diệu đức 

(hiển thị đức mầu nhiệm) 

1.2.2.2.1.1. Năng thí vô úy 

(ban cho sự không sợ hãi) 



      Chánh kinh: 

       Thị Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát ư bố úy cấp nạn chi trung, năng 

 thí vô úy. Thị cố, thử Sa Bà thế giới giai hiệu chi vi Thí Vô Úy giả. 

是觀世音菩薩摩訶薩。於怖畏急難之中。能施無畏。是故此娑婆世

界。皆號之為施無畏者。 

       (Trong các nạn gấp sợ hãi, vị Quán  Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát này có 

 thể ban cho sự không sợ hãi. Vì thế, thế giới Sa Bà này đều gọi Ngài là đấng 

 Thí Vô Úy). 



Đoạn  này  nói đức Quán Thế  Âm  Bồ  Tát có thể  ban cho chúng sanh sự 

không  sợ  hãi.  Vì  thế,  Ngài  có  biệt  hiệu  là  Thí  Vô  Úy.  Sau  khi  đức  Phật 

khuyên  Vô  Tận  Ý  phát  tâm  cúng  dường  Quán  Âm  xong,  Ngài  lại  bảo  Vô 

Tận Ý:  “Ư bố úy cấp nạn chi trung, năng thí vô úy” (Trong các nạn gấp sợ 

hãi,  vị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này  có  thể  ban  cho  sự  không  sợ  hãi).  Bồ  Tát 

Ma Ha Tát nghĩa là vị đại Bồ Tát trong số các vị Bồ Tát, đều cùng là Bồ Tát, 

chỉ  khác  nhau  là  mới phát tâm  hay tu đại  hạnh Bồ Tát đã  lâu. Quán  Âm  là 

đại  Bồ  Tát,  sẽ  kế  thừa  A  Di  Đà  Phật  thành  Phật  trong  thế  giới  Cực  Lạc, 

đương nhiên chẳng phải là một vị sơ phát tâm Bồ Tát thông thường, bởi thế 

gọi Ngài là Bồ Tát Ma Ha Tát. 

“Bố” (怖) là khủng bố (hoảng hốt, sợ hãi), Úy (畏) là úy cụ (sợ sệt, kinh 

sợ), nói thông tục là hoảng sợ.  “Cấp nạn”  (nạn gấp) tức là tai nạn bất thình 

lình xảy tới, trở tay không kịp, không cách chi đề phòng được, không cách gì 

ứng phó được. Người có phước huệ gặp phải cảnh nạn gấp, đương nhiên có 

thể tùy cơ ứng biến, liệu cách khắc phục; kẻ kém trí huệ chẳng thể đối phó 

nạn  gấp, trong  lúc  nội tâm  hoảng  hốt, kinh sợ, rất có thể Quán  Âm  Bồ Tát 

đại từ đại bi lập tức cảm ứng hiển hiện trước kẻ đó, ban cho sự không sợ hãi, 

giải cứu nạn gấp,  “thị cố thử Sa Bà thế giới giai hiệu chi vi Thí Vô Úy giả” 

(vì  thế,  thế  giới  Sa  Bà  này  đều  gọi  Ngài  là  đấng  Thí  Vô  Úy).  Kinh  Lăng 

Nghiêm  chép:   “Kỳ  hình,  kỳ  chú,  năng  dĩ  vô  úy  thí  chư  chúng  sanh,  thị  cố 

 thập  phương  vi  trần  quốc  độ,  giai  danh  ngã  vi  Thí  Vô  Úy  giả” (Thân  ấy, 

thần  chú  ấy  có  thể  ban  cho  các  chúng  sanh  sự  không  sợ  hãi;  vì  thế  mười 

phương vi trần quốc độ đều gọi ta là đấng Thí Vô Úy) cũng là nói về ý này. 

Nay  tôi  chẳng  ngại  nêu  lên  một  câu  chuyện  thật  để  thuyết  minh  trong 

cơn kinh hoảng, Bồ Tát có thể bố thí sự không sợ hãi:  

Vào đời nhà Tấn ở Trung Quốc, có một vị đại đức tên là Thích Đạt Khai. 

Có  lần  Sư  lên  núi  hái  Cam  Thảo,  chẳng  ngờ  bị  rợ  Khương  bắt  giữ,  giam 

trong vòng rào gỗ. Trước thầy Đạt Khai, đã có mười mấy người bị bắt giam 

trong vòng rào. Rợ Khương rất hung bạo, dã man; mỗi ngày lôi một người bị 

giam ra nấu hay nướng ăn. Cuối cùng chỉ còn sót lại mình sư Đạt Khai. Đạt 

Khai  biết  ngày  mai  sẽ  đến  phiên  mình,  đương  nhiên  chẳng  khỏi  kinh  sợ, 

nhưng kinh sợ há có ích gì? Chỉ đành thành khẩn thầm tụng Quán Âm Phổ 

Môn Phẩm, đem sanh mạng mình phó cho Quán Âm Bồ Tát. Trời vừa rạng 

sáng,  chợt  có  một  con  hổ  to  chạy  tới,  bọn  rợ  Khương  đang  canh  tù  trông 

thấy con hổ chạy đến, ai nấy chạy trối chết. Con hổ chẳng những không đuổi 

theo, còn ngoạm hàng rào gỗ thủng một lỗ. Lúc ấy, sư Đạt Khai thầm nghĩ: 

“Tuy thoát nạn rợ Khương sát hại, nhưng chẳng tránh khỏi miệng cọp”; bởi 

vậy, Sư vừa run lẩy bẩy vừa thành khẩn niệm Quán Âm, đợi lúc con hổ cắn 

thủng rào chui vào. Con hổ chẳng những không ăn Đạt Khai lại còn lập tức 

bỏ đi. Đến lúc đó, Đạt Khai biết là Quán Âm sai hổ đến cứu mình thoát tay 

rợ Khương. Phải biết rằng đó là Bồ Tát ban sự không sợ hãi. 

Lại có kẻ lên núi hái thuốc một mình, chợt gặp mãnh hổ đón ngay trước 

mặt. Dĩ  nhiên  người ấy trong  lòng  hoảng  sợ đến  mực  nào,  nhưng trong  lúc 

ấy chợt có một bà già đến quát một tiếng lớn, con hổ hung tợn đáng sợ bèn 

quay  đầu  lủi  mất.  Người  hái  thuốc  qua  cơn  kinh  hồn,  trấn  tĩnh  lại,  nhìn 

quanh chẳng thấy tông tích bà già đâu nữa. Phải biết bà cụ ấy chính là Quán 

Âm  Bồ  Tát thị  hiện cứu tế, đến ban sự không sợ  hãi cho chúng sanh trong 

cơn nạn gấp! 

Trong thế gian, sự sợ hãi, nạn gấp rất nhiều, nhưng nạn gấp đáng sợ hãi 

nhất  và  lớn  nhất  không  gì  bằng  sanh  tử;  bởi  lẽ,  hết  thảy  sự  sợ  hãi  đều  do 

sanh tử mà ra. Nếu không có sanh mạng thể ngõ hầu lưu chuyển sanh tử, nào 

còn có các nạn gấp sợ hãi hiện hữu? Bởi thế sanh tử là nỗi sợ hãi lớn nhất! 

Nếu quả thật chúng sanh cảm thấy sanh tử đáng sợ, muốn thoát khỏi sanh tử 

luân hồi, Quán Âm Bồ Tát liền đáp ứng mong cầu của chúng ta, tùy chúng ta 

muốn thấy thân hình nào, Ngài lập tức dùng thân hình ấy hiện trước mặt quý 

vị, vì quý vị nói pháp lìa sanh tử, khiến cho quý vị chẳng còn cảm thấy sanh 

tử  đáng  sợ  nữa,  ban  cho  quý  vị  pháp  liễu  sanh  thoát  tử,  đấy  mới  là  chân 

chánh “thí vô úy”. Phật pháp thường nói có ba thứ Tài Thí, Pháp Thí và Vô 

Úy Thí. Người ta thường nghĩ Tài Thí là trọng yếu, chớ hề biết Pháp Thí và 

Vô Úy  Thí  lại càng trọng  yếu  hơn! Quán  Âm  thí cho chúng sanh sự không 

sợ hãi nên được gọi là đấng Thí Vô Úy. 



---o0o--- 



1.2.2.2.1.2. Năng cảm cúng dường  

(cảm thọ cúng dường) 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

 - Thế Tôn! Ngã kim đương cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát.  

 Tức  giải  cảnh  chúng bảo  châu  anh lạc,  giá  trị  bách  thiên lượng kim 

 nhi dĩ dữ chi, tác thị ngôn:  

 - Nhân giả! Thọ thử pháp thí trân bảo anh lạc!  

 Thời  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bất  khẳng  thọ  chi,  Vô  Tận  Ý  phục  bạch 

 Quán Thế Âm Bồ Tát ngôn:  

 - Nhân giả! Mẫn ngã đẳng cố thọ thử anh lạc! 

無盡意菩薩白佛言。世尊。我今當供養觀世音菩薩。即解頸眾寶珠

瓔珞。價值百千兩金。而以與之。作是言。仁者。受此法施珍寶瓔珞

。時觀世音菩薩。不肯受之。無盡意復白觀世音菩薩言。仁者愍我等

故。受此瓔珞。 

 (Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật rằng:  

 - Bạch Thế Tôn! Nay con sẽ cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát.  

 Liền  cởi  chuỗi  anh  lạc  bằng  các  hạt  châu  quý  báu  nơi  cổ,  giá  trị  trăm 

 ngàn lượng vàng để tặng, nói như thế này:  

 - Thưa nhân giả! Hãy nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý báu này.  

 Khi đó, Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng chịu nhận. Vô Tận Ý lại bạch cùng 

 Quán Thế Âm Bồ Tát rằng:  

 - Thưa nhân giả! Hãy thương xót chúng tôi, nhận lấy chuỗi anh lạc này). 



Đây  là  đoạn  kinh  thuật  chuyện  Bồ  Tát  cảm  được  sự  cúng  dường.  Đức 

Thích  Ca  khuyên  đại  chúng  nhất  tâm  cúng  dường  Quán  Âm;  Vô  Tận  Ý  là 

một vị đại Bồ Tát, hiểu sâu xa tầm quan trọng của việc cúng dường, nên sau 

khi  nghe  đức  Phật  khuyên  nên  dâng  cúng  xong,  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  lập  tức 

bạch Phật rằng:  

-  Bạch  Thế  Tôn!  Lão  nhân  gia  muốn  chúng  con  nhất  tâm  cúng  dường 

Quán  Âm,  nay  con  tuân  theo  mạng  lệnh  từ  bi,  đến  cúng  dường  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát. 

Nói xong, lập tức cởi chuỗi anh lạc bằng các bảo châu đang đeo nơi cổ, 

giá trị của chuỗi bảo châu anh  lạc đó khoảng chừng trăm  ngàn  lượng  vàng, 

tức đáng giá mười vạn lạng vàng ròng, cho thấy chuỗi ấy đáng quý trọng dị 

thường, nay Ngài đem chuỗi anh lạc quý trọng ấy cúng dường Quán Thế Âm 

Bồ Tát, nói như thế này:  

- Thưa nhân giả! Hãy nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý báu này. 

 “Nhân giả”  là tiếng xưng hô giữa các Bồ Tát với nhau. Nhân Giả nghĩa 

là  người  có  lòng  nhân  từ,  hoặc  có  lòng  nhân  đức.  Tuy  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát 

thành tâm cúng dường như thế, nhưng khi đó, Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng 

chịu tiếp nhận đồ cúng dường ấy. Nếu nhìn từ mặt văn tự, ý nghĩa đoạn này 

rất dễ hiểu, nhưng những nghĩa lý bao hàm trong đoạn kinh văn này rất sâu, 

chẳng thể coi thường được! 

 “Anh lạc”  là một thứ vật trang sức của Ấn Độ, đồ trang sức đeo trên cổ 

gọi  là  Anh (瓔), thứ quấn quanh thân  gọi  là  Lạc (珞).  Phải  xem thân phận, 

địa vị và hoàn cảnh kinh tế của mỗi người mà phân biệt anh lạc quý báu hay 

tầm thường. Như người hiện tại, thích dùng hoa tươi kết thành vòng hoa, đeo 

trên cổ  làm trang sức, hoặc dùng  hạt châu xâu thành chuỗi đeo trên cổ  làm 

đồ  trang  sức,  đều  có  thể  gọi  là  Anh  Lạc.  Chuỗi  anh  lạc  Bồ  Tát  Vô  Tận  Ý 

dùng  cúng  dường  ở  đây  là  do  các  thứ bảo  châu  kết  thành.  Nếu  chỉ  nói  bảo 

châu  không  thôi  thì  có  nghĩa  là  Ma  Ni  bảo  châu;  ở  đây  nói  là   “các  bảo 

 châu”,   tức  là  hết  thảy  những  vật  quý  báu,  cũng  tức  là  thất  bảo  như  trong 

phần kinh văn ở trên đã nói. Chính vì chuỗi anh lạc do các thứ bảo châu xâu 

thành nên quý báu đặc biệt, trị giá trăm ngàn lạng vàng. 

Trong đoạn kinh này có một câu phải đặc biệt chú ý, tức là câu  “thọ thử 

 pháp  thí trân  bảo  anh  lạc”   (nhận  lấy  chuỗi  anh  lạc  pháp  thí  quý  báu  này); 

bởi  lẽ chuỗi anh  lạc bảo châu do  ngài Vô  Tận Ý cúng dường rõ ràng  là tài 

vật, phải nói là Tài Thí  mới đúng, sao lại nói  “nhận lấy pháp thí này”?  Tài 

Thí là vật chất hữu hình; Pháp Thí là chân lý vô hình. Hai thứ này tuyệt đối 

chẳng  tương  đồng.  Giờ  đây  chúng  ta  phải  hỏi:  Chuỗi  anh  lạc  bảo  châu  Vô 

Tận Ý tháo từ trên cổ xuống đó rốt cuộc là tài vật hay là thứ gì khác? Kinh 

Phật thường dùng anh lạc tượng trưng cho công đức, như vậy chuỗi anh lạc 

bảo châu tượng trưng cho các thứ công đức. 

Trong  quá  trình  hành  Bồ  Tát  đạo,  Vô  Tận  Ý  đã  từng  tích  tập  vô  biên 

pháp bảo công đức để trang nghiêm Pháp Thân thanh tịnh mà chính mình đã 

chứng đắc. Bởi vậy, nói đến  “cổ”  là hàm  ý: Chân Như Pháp Thân Ngài đã 

chứng, Chân Như Pháp Thân này được trang nghiêm bằng các thứ công đức 

thanh tịnh. Ở đây tháo chuỗi anh lạc bảo châu từ trên cổ xuống có nghĩa là 

Bồ Tát tuy chứng Pháp Thân, nhưng chẳng an trụ Pháp Thân, từ Pháp Thân 

thị hiện hóa thân vào thế gian hóa độ chúng sanh; nay đem vô tận công đức 

ấy  nhất tâm cúng  dường cho Quán  Âm Bồ Tát. Vì thế  gọi  là Pháp Thí chứ 

không gọi là Tài Thí. 

Vô Tận Ý nghe đức Phật giới thiệu Quán Âm Bồ Tát thành tựu các công 

đức, nhưng chính bản thân mình cũng thành tựu vô lượng vô biên công đức; 

có thể nói là hai vị Bồ Tát “tâm tâm tương ấn” (tâm in vào tâm). Vô Tận Ý 

vâng  lời  Phật  nhất  tâm  cúng  dường,  bèn  nghĩ  Quán  Âm  đã  thành  tựu  các 

công đức, căn bản là chẳng cần đến tài vật cúng dường nữa; bởi thế đem các 

công đức mình đã tích tập được, một niềm cung kính thành tâm thành ý cúng 

dường. Đấy mới là cúng dường tối thượng, mới là cúng dường chân chánh. 

Hoặc có thể giải thích như thế này cũng được: Vật cúng dường tuy là tài 

vật, nhưng trong lúc cúng dường, nhất quyết chẳng chấp vào tướng, liễu đạt 

cái gọi là  “tam luân thể không” : Trên căn bản thật sự chẳng có người bố thí, 


chẳng  thật  sự  có  người  tiếp  nhận  vật  thí,  mà  ở  giữa  cũng  chẳng  có  tài  vật 

được bố thí. Bởi thế, tuy suốt ngày hành bố thí, nhưng chẳng mảy may dính 

mắc công đức bố thí, hiểu mình làm như vậy chỉ là chuyện thuộc bổn phận 

của  chính  mình,  nhân  đó  chuyển  Tài  Bố  Thí  thành  Pháp  Bố  Thí.  Chúng  ta 

phát tâm bố thí thì Tài Thí vẫn là Tài Thí, vì sau khi phát tâm bố thí, cứ nhớ 

thật kỹ sự việc ấy, chẳng thể đạt đến mức tam luân thể không. Bởi thế, chẳng 

thể chuyển Tài Thí thành Pháp Thí. 

Đồng thời, còn có thể giải thích như thế này nữa: Vô Tận Ý cúng dường 

chuỗi anh  lạc bảo châu chẳng phải  để cầu công đức cho chính  mình,  mà  là 

cầu phước đức cho chúng sanh. Nếu cầu công đức cho chính  mình thì công 

đức  ấy  thuộc  về  công  đức  hữu  lậu,  chẳng  thể  thành  công  đức  vô  lậu  thanh 

tịnh.  Do  vì  cầu  phước  cho  chúng  sanh,  đem  công  đức  cúng  dường  ấy  hồi 

hướng  cho  pháp  giới  hết  thảy  chúng  sanh,  khiến  cho  các  chúng  sanh  cùng 

đạt được công đức lợi ích giống nhau; bởi thế, có thể chuyển Tài Thí thành 

Pháp Thí. Bọn chúng sanh ta chẳng giống như vậy, làm bất cứ công đức nào, 

đều coi đó là công đức của riêng chính mình, chẳng chịu cho chúng sanh nào 

khác được hưởng lợi ích, cứ làm như đem cho chúng sanh thì chính mình sẽ 

hao  hụt  [công  đức]  vậy!  Bởi  thế  chẳng  thể  chuyển  Tài  Thí  thành  Pháp  Thí 

được. 

Sở dĩ chúng sanh chẳng thể vô tướng bố thí và hồi thí chúng sanh vì nghĩ 

nó là thật sự có, chẳng biết rằng: Nếu có thể làm được như vậy, công đức đạt 

được lại càng lớn, càng nhiều. Bồ Tát hiểu sâu sắc điều này nên hành bố thí 

chẳng chấp tướng,  lại còn  hồi thí  [công  đức] cho chúng sanh. Vô  Tận Ý  là 

đại Bồ Tát, thông đạt Tài Thí và Pháp Thí bình đẳng không sai biệt, nên biến 

Tài Thí thành Pháp Thí. 

Có người nói chuỗi anh lạc ngài Vô Tận Ý dùng để cúng dường đó biểu 

trưng  trí  huệ;  nhưng  các  công  đức  ngài  Quán  Thế  Âm  thành  tựu  lại  tượng 

trưng  cho  từ  bi.  Bi  và  Trí  là  những  điều  mỗi  vị  hành  giả  Bồ  Tát  phải  có, 

nhưng trong kinh thường lấy một tánh đức nào đó làm đặc điểm của một vị 

Bồ Tát, như Quán Âm Bồ Tát lấy từ bi làm tánh đức đặc biệt của mình, Vô 

Tận Ý lấy trí huệ làm đặc tánh. Bây giờ Vô Tận Ý đem hết thảy trí huệ mình 

vốn có dâng lên đức đại từ bi Quán Âm, ngõ hầu Quán Âm bi trí viên dung, 

thượng cầu hạ hóa, vận dụng tự tại, bởi thế gọi là Pháp Thí. 

Vô Tận Ý thành tâm cúng  dường Quán Thế  Âm,  nhưng Quán Thế  Âm 

chẳng chịu tiếp  nhận,  là  vì đạo  lý nào? Nói theo thế tục, bảo châu  là thứ ai 

cũng thích, lúc không có bèn dùng trăm phương ngàn kế cầu cho được; nếu 

có ai cho  mình,  lẽ  nào chẳng chịu tiếp  nhận? Sở dĩ chúng sanh truy cầu tài 

vật chẳng ngừng là do tham dục sai khiến, Quán Âm Bồ Tát đã sớm viễn ly 

tham  dục,  há  còn  tùy  tiện  tiếp  nhận  trân  bảo  người  khác  cúng  dường?  Bởi 

thế  chẳng  tiếp  nhận!  Nói  theo  Phật  pháp,  Quán  Thế  Âm  cố  nhiên  đã  có  trí 

huệ như Vô Tận Ý, Vô Tận Ý cũng có đầy đủ lòng từ bi như Quán Thế Âm. 

Mỗi một vị đại Bồ Tát đều đầy đủ cả Bi lẫn Trí, há còn có thể nói là cho hay 

nhận được nữa ư? Quán Thế Âm Bồ Tát đã hiểu sâu xa điều này, nên dù Vô 

Tận Ý thành tâm thành  ý cúng dường, Quán Thế  Âm  Bồ Tát vẫn rất khách 

khí từ chối tiếp nhận. 

Vô Tận Ý Bồ Tát thấy Quán Thế Âm Bồ Tát chẳng chịu tiếp nhận chuỗi 

anh lạc mình cúng dường, nên lại rất khẩn thiết bạch cùng Quán Thế Âm Bồ 

Tát rằng:  

-  Thưa  nhân  giả!  Chúng  tôi  cúng  dường  rất  thành  ý  như  vậy,  xin  Ngài 

nghĩ thương xót chúng tôi chẳng có công đức gì để tự trang nghiêm mà từ bi 

tiếp  nhận  phần  anh  lạc  cúng  dường  nhỏ  nhoi  này,  khiến  cho  chúng  tôi  tạm 

tăng thêm một chút công đức! 

Từ việc Vô Tận Ý cầu thỉnh lần nữa, ta có thể thấy Vô Tận Ý phát tâm 

cúng  dường  chẳng  phải  vì  chính  mình,  mà  vì  hết  thảy  chúng  sanh.  Bởi  Vô 

Tận Ý thấy chúng sanh thọ khổ, thọ nạn trong sanh tử vì trong quá khứ chưa 

hề vun bồi phước đức. Nếu bây giờ Quán Âm chẳng từ bi tiếp nhận sự cúng 

dường của mình, há chẳng phải là chúng sanh đời vị lai khổ nạn càng nhiều 

hơn  nữa  ư?  Bởi  đó,  Ngài  thỉnh  cầu  Quán  Âm  tiếp  nhận  cúng  dường,  mà 

cũng chỉ có vì chúng sanh phát tâm cúng dường như thế thì mới là chân tâm 

cúng dường. 

  

---o0o--- 

 

1.2.2.2.1.3. Năng tu cúng dường  

(tu cúng dường) 



Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Phật cáo Quán Thế Âm Bồ Tát:  

 -  Đương  mẫn  thử  Vô  Tận  Ý  Bồ  Tát  cập  tứ  chúng,  Thiên,  Long,  Dạ 

 Xoa,  Càn  Thát Bà,  A  Tu  La,  Ca  Lâu  La,  Khẩn  Na  La,  Ma  Hầu  La Già, 

 nhân phi nhân đẳng cố, thọ thị anh lạc.  

 Tức  thời  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mẫn  chư  tứ  chúng,  cập  dữ  Thiên, 

 Long,  Nhân  Phi  Nhân  đẳng,  thọ  kỳ  anh  lạc,  phân  tác  nhị  phần:  nhất 

 phần phụng Thích Ca Mâu Ni Phật, nhất phần phụng Đa Bảo Phật tháp. 

爾時佛告觀世音菩薩。當愍此無盡意菩薩及四眾、天、龍、夜叉、

乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩候羅伽、人、非人等故。受是

瓔珞。即時觀世音菩薩愍諸四眾。及與天、龍、人非人等。受其瓔珞

。分作二分。一分奉釋迦牟尼佛。一分奉多寶佛塔。 

 (Lúc bấy giờ, Phật bảo Quán Thế Âm Bồ Tát:  

 - Hãy vì thương Vô Tận Ý Bồ Tát này và tứ chúng, Thiên, Long, Dạ Xoa, 

 Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, nhân phi 

 nhân v.v… mà nhận lấy anh lạc đó.  

 Ngay  khi  đó,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thương  các  tứ  chúng,  Trời,  Rồng, 

 Nhân  Phi  Nhân  v.v…nhận  chuỗi  anh  lạc  đó,  chia  làm  hai  phần: Một  phần 

 cúng Thích Ca Mâu Ni Phật, một phần cúng tháp Đa Bảo Phật). 



Vô  Tận  Ý  thành  tâm  cúng  dường,  Quán  Thế  Âm  từ  chối  chẳng  nhận. 

Trong tình huống đó,  muốn cúng dường nhưng cúng dường chẳng được, sẽ 

cảm thấy thất vọng vô cùng! Thế nhưng ở đây cần phải biết rằng: Quán Thế 

Âm Bồ Tát đến thế giới Sa Bà này giáo hóa chúng sanh, đơn thuần lấy giáo 

hóa  chúng  sanh  làm  mục  đích,  quyết  định  chẳng  mảy  may  có  dụng  ý  nào 

khác, nên càng chẳng mong người khác cúng dường mình. Hiện tại, Vô Tận 

Ý  được  đức  Thích  Tôn  khuyên  phát  tâm  cúng  dường;  trước  khi  được  đức 

Phật  khuyên  nên  tiếp  nhận,  Quán  Âm  Bồ  Tát chẳng  thể  tùy  tiện  tiếp  nhận. 

Đức  Thế  Tôn  biết  rõ dụng  tâm của Quán  Âm,  nên  ngay  lúc đó, Đại  Thánh 

Phật Đà bảo Quán Thế Âm Bồ Tát:  

- Ông hãy nên nghĩ thương xót ông Vô Tận Ý Bồ Tát đây và tứ chúng, 

Thiên, Long, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, 

Nhân Phi Nhân v.v… nhận chuỗi anh lạc ấy. 

Những  chúng  sanh  ấy  trong  thế  giới  Sa  Bà  này  đều  rất  khổ  não,  vì  từ 

trước đến nay họ rất ít gieo thiện căn, vun bồi các phước đức, nay Vô Tận Ý 

thay cho chúng sanh phát tâm cúng dường, hệt như chính mình thiếu khuyết 

phước đức thiện căn! Nếu Quán Âm Bồ Tát chẳng chịu tiếp nhận, há chẳng 

phải là chúng sanh bần cùng khốn khổ trong đêm dài vĩnh viễn chẳng có cơ 

hội  vun  bồi  thiện  căn,  phước  đức  ư?  Vì  để  cho  chúng  sanh  vun  bồi,  gieo 

trồng  thiện  căn,  phước  đức,  nên  đức  Phật  mới  bảo  Quán  Âm  tiếp  nhận  vật 

cúng dường. 

Ngay lúc đức Phật từ bi khuyến cáo, Quán Thế Âm Bồ Tát lập tức nghĩ 

thương tứ chúng và Thiên, Long, Nhân Phi Nhân v.v… bèn tiếp nhận chuỗi 

anh lạc do Vô Tận Ý thay mặt chúng sanh cúng dường. Ở đây phải đặc biệt 

chú ý: Ở phần trên, muốn cho Quán Thế Âm tiếp nhận an lạc, Phật dạy Ngài 

chẳng  những  nghĩ thương  tứ chúng  và thiên  long bát  bộ,  mà còn phải  nghĩ 

thương Vô Tận Ý Bồ Tát; thế nhưng khi Quán Thế Âm tiếp nhận chuỗi anh 

lạc, kinh chỉ  nói Ngài  nghĩ thương tứ chúng  và thiên  long  bát bộ, chẳng  hề 

nói Ngài  nghĩ thương Vô  Tận Ý Bồ  Tát, nghĩa  là sao? So với  Bồ Tát, Phật 

cao hơn một bậc, nên đứng trên lập trường của Phật, cố nhiên Ngài nói nghĩ 

thương Vô Tận Ý Bồ Tát. Quán Thế Âm và Vô Tận Ý đều là Nhất Sanh Bổ 

Xứ  đại  Bồ  Tát,  địa  vị  hai  bên  ngang  nhau,  đứng  trên  lập  trường  Bồ  Tát, 

Quán Thế Âm Bồ Tát nói năng phải giữ ý, chẳng thể nói là “nghĩ thương Vô 

Tận Ý Bồ Tát” được. Bởi duyên cớ đó, chỉ nói là “nghĩ thương tứ chúng và 

thiên long bát bộ”. 

Quán Thế  Âm  Bồ  Tát nghe  lời  Phật khuyến cáo,  nghĩ  thương tứ chúng 

và thiên, long v.v… bèn tiếp nhận chuỗi anh lạc của Vô Tận Ý cúng dường, 

nhưng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát chẳng  giữ  cho  mình; Ngài  lập  tức  chia  thành 

hai phần: Một phần cúng Thích Ca Mâu Ni Phật, một phần cúng cho tháp Đa 

Bảo Phật. 

Kinh văn đến đây có thể nói là đã giảng xong, nhưng vì vẫn còn có nghĩa 

lý sâu xa, nên phải thuyết minh đại lược: Thoạt đầu, Quán Âm Bồ Tát chẳng 

chịu tiếp  nhận cúng dường, sau được đức  Phật khuyên  nhủ bèn  nhận chuỗi 

anh  lạc ấy. Như vậy  là “chẳng  nhận  mà  nhận”. Nói theo  lý  luận Phật pháp, 

“chẳng  nhận”  hiển  thị  tánh  Không;  “nhận”  hiển  thị  Duyên  Khởi.  Bởi  thế, 

chẳng nhận mà nhận có nghĩa là Tánh Không tức Duyên Khởi. Sau khi đức 

Quán  Âm  tiếp  nhận, bèn  lập  tức đem cúng dường,  như thế  là “nhận  nhưng 

chẳng nhận”. Nói theo lý luận Phật pháp: Nhận là Duyên Khởi, chẳng nhận 

là Tánh  Không, bởi thế  nhận  mà chẳng  nhận  hàm  nghĩa Duyên  Khởi tức là 

Tánh  Không.  Như  vậy,  đoạn  kinh  văn  này  bao  hàm  nghĩa  lý  “Tánh  Không 

mà Duyên  Khởi; Duyên  Khởi  mà  Tánh  Không” rất sâu. Duyên  Khởi chính 

là Tánh Không, thường được gọi là Diệu Hữu Chân Không; cũng như Tâm 

kinh  nói   “Sắc  tức  là  Không”;  Tánh  Không    chính  là  Duyên  Khởi,  thường 

được gọi là Chân Không Diệu Hữu, cũng như Tâm kinh nói  “Không tức là 

 Sắc”.  Quán Âm Bồ Tát khế nhập tánh Không Tịch rốt ráo, chẳng còn chấp 

trước hết thảy các pháp thật có tự tánh, vì thế, Ngài đem chuỗi anh lạc chia 

làm hai phần, cúng dường hiện tiền Thích Ca Mâu Ni Phật và tháp của quá 

khứ Đa Bảo Phật, tự mình chẳng thọ dụng. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  giáo  chủ  cõi  Sa  Bà,  cũng  là  vị  Phật  hiện  tại, 

đúng  là  phải  cúng  dường,  chẳng  cần  phải  nói  gì  nữa.  Thế  nhưng  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật nghĩa là gì cũng nên nói sơ qua một phen. Thích Ca (Śākya) là 

tên một dòng họ, dịch nghĩa là Năng Nhân; Mâu Ni (Muni) là đức hạnh của 

bậc thánh, dịch nghĩa là Tịch Mặc. Nói “Năng Nhân” nhằm mô tả lòng từ bi 

lợi tha của đức Phật, nghĩa là đầy đủ lòng nhân từ dẹp khổ ban vui, lại còn 

có khả năng lợi tha tích cực. Đó là ý nghĩa chữ Năng Nhân. Tịch Mặc tượng 

trưng trí huệ tự lợi của đức Phật rất sâu, đầy đủ vô biên trí huệ rộng lớn, phá 

trừ phiền não khiến chính mình được lợi. Đó là ý nghĩa chữ Tịch Mặc. Thực 

hành  nhân từ,  hiển  thị  đức  Phật  nhập  thế  độ sanh, tịch tĩnh  mặc chiếu  hiển 

thị đức Phật xuất thế không tịch. Từ ý nghĩa của bốn chữ Thích Ca Mâu Ni, 

ta có thể thấy đức Phật coi trọng cả tự lợi lẫn lợi tha như thế nào, thống nhất 

cả hai phương diện thế gian và xuất thế gian như thế nào. 

Đa Bảo Phật (Prabhutaratna Buddha) là vị Phật quá khứ, vì sao lại xuất 

hiện trong pháp hội Pháp Hoa này? Cũng nên lược thuật nhân duyên ấy như 

sau:  Theo kinh Pháp  Hoa, trong  lúc đức  Thích Ca  giảng kinh Pháp  Hoa tại 

núi Linh Thứu (Griddhkuta), nói xong phần Chánh Tông, lúc sắp giảng qua 

phần  Lưu  Thông, chợt có  một tháp báu, từ dưới đất  vọt  lên  xuất  hiện trong 

không  trung,  trong  tháp  đặt  xá-lợi  của  Đa  Bảo  Phật.  Trong  tháp  lại  phát  ra 

âm thanh  rất  lớn, khen  ngợi kinh  Pháp  Hoa đức Thích Ca vừa  giảng quả  là 

chân thật chẳng dối. Như trong phẩm Hiện Bảo Tháp kinh này ghi:  

 “Nhĩ  thời  Phật  tiền  hữu  thất  bảo  tháp,  cao  ngũ  bách  do-tuần,  tung 

 quảng  nhị  bách  ngũ  thập  do-tuần,  tùng  địa  dũng  xuất,  trụ  tại không  trung, 

 chủng chủng bảo vật nhi trang  hiệu chi... Nhĩ thời bảo  tháp  trung xuất đại 

 âm thanh thán ngôn:  

 - Thiện tai! Thiện tai! Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn năng dĩ bình đẳng đại 

 huệ  giáo  Bồ  Tát  pháp  Phật  sở  hộ  niệm  Diệu  Pháp Hoa  Kinh  vị  đại  chúng 

 thuyết. Như thị! Như thị! Thích Ca  Mâu Ni Thế  Tôn như sở  thuyết giả giai 

 thị chân thật”. 

(Lúc bấy giờ, tháp bằng bảy báu ở trước đức Phật, cao năm trăm do tuần, 

rộng lớn hai trăm năm mươi do-tuần, từ dưới đất vọt lên, trụ trên hư không, 

các thứ bảo vật trang hoàng…. Lúc bấy giờ, trong tháp báu vang ra âm thanh 

lớn khen rằng:  

-  Lành  thay!  Lành  thay!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  có  thể  đem  pháp 

bình  đẳng  đại  huệ  dạy  các  Bồ  Tát  là  kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  -  [là  kinh] 

được chư Phật hộ niệm - nói cho đại chúng. Đúng như vậy! Đúng như thế! 

Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn, những lời Ngài đã nói đều là chân thật!) 

Tiếp đó, đức Phật lại nói:  

 “Nhĩ thời Phật cáo Đại Nhạo Thuyết Bồ Tát:  

 -  Thử  bảo  tháp  trung  hữu  Như  Lai  toàn  thân,  nãi  vãng  quá  khứ  Đông 

 phương  vô  lượng  thiên  vạn  ức  A-tăng-kỳ  thế  giới,  quốc  danh  Bảo  Tịnh,  bỉ 

 trung hữu Phật, hiệu viết Đa Bảo. Kỳ Phật hành Bồ Tát đạo thời, tác đại thệ 

 nguyện:  “Nhược  ngã  thành  Phật,  diệt  độ  chi  hậu,  ư  thập  phương  quốc  độ, 

 hữu thuyết Pháp Hoa Kinh xứ, ngã chi tháp miếu, vị thính thị kinh cố, dũng 

 hiện kỳ tiền, vị tác chứng minh, tán ngôn thiện tai”. 

(Lúc bấy giờ, Phật bảo Đại Nhạo Thuyết Bồ Tát:  

-  Trong  tháp  báu  này  có  toàn  thân  Như  Lai,  trong  quá  khứ,  cách  vô 

lượng  ngàn  vạn  ức  A-tăng-kỳ  thế  giới  về  phương  Đông,  nước  tên  là  Bảo 

Tịnh,  trong  cõi  ấy  có  Phật,  hiệu  là  Đa  Bảo.  Đức  Phật  ấy  lúc  hành  đạo  Bồ 

Tát, phát đại thệ nguyện: “Nếu ta thành Phật, sau khi diệt độ rồi, trong mười 

phương cõi nước, có chỗ nào nói kinh Pháp Hoa, tháp miếu của ta vì để nghe 

kinh  ấy,  bèn  vọt  lên  hiện  trước  [pháp  hội]  để  chứng  minh,  khen  rằng  lành 

thay!)  

Do bởi nhân duyên ấy, trong lúc Phật giảng kinh Pháp Hoa, để thực hiện 

hoằng  nguyện  đó,  tháp  Đa  Bảo  Phật  bèn  hiện  từ  dưới  đất  vọt  lên,  chứng 

minh cho Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong pháp hội khi ấy, có quá khứ Đa Bảo 

Phật, có hiện tại Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật Phật đạo đồng, Quán  Âm  Bồ 

Tát chuyển cúng vật mình đã nhận, chẳng thể chỉ cúng dường một đức Phật, 

nên chia làm hai phần: Một phần dâng lên Thích Ca Mâu Ni Phật, một phần 

cúng tháp Phật Đa Bảo. 



---o0o--- 

 

1.2.2.2.2. Ứng vấn kết đáp  

(tổng kết lời đáp câu hỏi) 



Chánh kinh:  

 Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị tự tại thần lực, du ư Sa 

 Bà thế giới. 

無盡意。觀世音菩薩有如是自在神力。游於娑婆世界。 

 (Này  Vô  Tận  Ý!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  thần  lực  tự  tại  như  thế,  dạo 

 trong thế giới Sa Bà). 



Đến  đây  là  phần  tổng  kết  lời  đáp  câu  hỏi.  Phật  lại  gọi  Vô  Tận  Ý  bảo: 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát có  sức  thần  thông  oai  đức  tự  tại  như ta  vừa  nói  trên 

đây, dạo trong thế giới Sa Bà để giáo hóa chúng sanh. 

Nói đến tự tại thì có Tứ Tự Tại, Lục Tự Tại, Thập Tự Tại, nhưng trọng 

yếu nhất chẳng ngoài thân lẫn tâm cùng đại tự tại. Nếu thân có thể tới lui vô 

ngại thì gọi là Thân Tự Tại. Nếu tâm xa lìa được trói buộc, đối với hết thảy 

thông đạt  vô  ngại,  thì  gọi  là  Tâm  Tự Tại. Phẩm  Tự kinh Pháp  Hoa có câu: 

 “Tận các hữu kết, tâm được tự tại”  có nghĩa là Tâm Tự Tại. Sách Duy Thức 

Diễn Bí nói:  “Việc làm không úng trệ, gọi là Tự Tại”,  nghĩa là Thân Tự Tại. 

Thần lực nói ở đây chính là thần thông lực, có người giải thích ba chữ “thần 

thông  lực”  như sau:   “Thần nghĩa là diệu  dụng chẳng thể suy lường, Thông 

 nghĩa là thông suốt, dung hòa, tự tại, Lực có nghĩa là lực dụng”.  Tổng hợp 

lại, bốn chữ “tự tại thần lực”  có nghĩa là chẳng cần phải mất công khởi lên ý 

niệm, tùy lòng hiện tiền, thần diệu chẳng thể suy lường được. Câu  “thần lực 

 tự tại như thế”  chỉ ba mươi ba ứng thân để thực hiện mười chín cách thuyết 

pháp nhằm giáo hóa cứu độ các loại chúng sanh bất đồng như phần trên đã 

nói. 

 “Dạo trong Sa Bà thế giới”  và  “dạo các cõi nước”  là cách nói tương hỗ, 

tức  là:  Trong  phần  trên,  khi  nói  Bồ  Tát  dạo  trong  các  cõi  nước,  không  có 

nghĩa là Bồ Tát chẳng du hóa trong thế giới Sa Bà này; giờ đây nói Bồ Tát 

du  hóa trong thế  giới  Sa Bà, không có  nghĩa  là  Bồ  Tát chẳng  đến cảm ứng 

trong các quốc độ mười phương. Chỉ vì Quán Âm Bồ Tát có duyên đặc biệt 

cùng  chúng  sanh  cõi  Sa  Bà,  lại  vì  cõi  Sa  Bà  trược  ác,  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi 

luôn  thường  đặc  biệt  du  hóa.  Vì  thế  chúng  ta  càng  phải  đặc  biệt  tôn  trọng 

cung kính, cúng dường Quán Âm Bồ Tát. 



---o0o--- 

2. Kệ tụng hợp hiển 

(Hợp giải kệ tụng) 

2.1. Trùng vấn đắc danh sở dĩ 

(Hỏi lại duyên do được danh hiệu) 



Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Vô Tận Ý Bồ Tát dĩ kệ vấn viết:  

 Thế Tôn diệu tướng cụ,  

 Ngã kim trùng vấn bỉ,  

 Phật tử hà nhân duyên  

 Danh vi Quán Thế Âm? 

爾時無盡意菩薩以偈問曰。 

世尊妙相具。 

我今重問彼。       

佛子何因緣。 

名為觀世音。  

 (Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát dùng kệ hỏi:  

 - Thế Tôn, đủ diệu tướng,  

 Con nay xin lại hỏi:  

 Nhân duyên gì Phật tử 

 Tên là Quán Thế Âm?) 



Phần Trường Hàng của phẩm này đến đây đã giảng xong, nay giảng tiếp 

phần Kệ Tụng. Trường Hàng dùng thể tài văn xuôi để tuyên thuyết; Kệ Tụng 

dùng thể tài văn vần. Đức Phật giảng kinh, đa phần có đủ hai loại thể tài này. 

Như  trong  hai  mươi  tám  phẩm  kinh  Pháp  Hoa,  chỉ  có  phẩm  sau  cùng  là 

phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Khuyến Phát không có kệ tụng, các phẩm khác đều 

có kệ tụng. Thế nhưng khi ngài La Thập dịch phẩm Phổ Môn này, chưa dịch 

phần Kệ Tụng; sau này, ngài Xà Na Cấp Đa (Jhanagupta) dịch ra, các sư đời 

sau Ngài cho rằng Phạn bản vốn có phần Kệ Tụng này nên đem bài kệ đây 

ghép vào sau phần Trường Hàng của phẩm Phổ Môn do ngài La Thập dịch, 

hợp thành một phẩm hoàn chỉnh. Bởi thế phẩm Phổ Môn kinh Pháp Hoa khi 

được lưu truyền trong hiện tại đều có phần Kệ Tụng này. Do vậy, tôi lại dựa 

theo phần Kệ Tụng để giải thích đại lược. 

Kệ  Tụng  là  so  với  Trường  Hàng  mà  nói,  có  các  dạng  ba  chữ,  bốn  chữ, 

năm chữ, bảy chữ, tám chữ khác biệt, nhưng phải có đủ bốn câu mới gọi là 

Kệ; tiếng Phạn gọi là Kệ Đà, Hán dịch là Ứng Tụng; nếu gộp cả tiếng Ấn lẫn 

tiếng Hoa thì thành ra Kệ Tụng. Nếu phân loại thì lại có hai loại khác nhau:  

1) Nếu là một kết cấu đơn độc để diễn giải pháp nghĩa thì trong mười hai 

bộ  loại kinh,  nó được  gọi  là Già Đà  (Gatha); dịch  là Cô  Khởi  Tụng, chẳng 

gọi là Trùng Tụng. 

2) Nếu  là  bài  kệ  dùng  để  kết  lại  ý  nghĩa  đã  giảng  trong  phần  kinh  văn 

bằng  văn  xuôi  đã  giảng  trước  đó  thì  trong  mười  hai  bộ  loại  kinh  gọi  là  Kỳ 

Dạ (Geya), dịch là Ứng Tụng, hoặc Trùng Tụng. 

Kệ  Tụng  trong  phẩm  này  thuộc  loại  Trùng  Tụng.  Sở  dĩ  gọi  là  Trùng 

Tụng, cũng có hai ý nghĩa:  

1)  Để  cho  những  thính  chúng  đến  sau  trong  pháp  hội  cũng  được  nghe 

giản lược những điều đã giảng trong phần văn xuôi trước đó. 

2) Để cho  những  thính chúng chưa  thể  hiểu  thật sâu  những điều đã  nói 

trong phần trước, sẽ nhờ vào phần Kệ Tụng này mà được hiểu rõ và dễ ghi 

nhớ trong tâm. 

Chữ  “nhĩ thời”  chỉ lúc đức Phật nói xong phần Trường Hàng. Vào đúng 

lúc đó, Vô Tận Ý Bồ Tát lại dùng kệ tụng hỏi đức Phật. 

 “Thế Tôn”  là một trong mười hiệu chung của đức Phật, do được hết thảy 

phàm thánh thế gian xuất thế gian cùng tôn trọng nên có danh hiệu này. Đức 

Thế Tôn đã chứng Vô Thượng Chánh Giác chẳng giống với mọi phàm phu, 

Phật có đủ ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp, bởi thế gọi là  “diệu tướng 

 cụ”  (đầy đủ các tướng  mầu nhiệm). Đầy đủ các diệu tướng, trong phẩm Đề 

Bà Đạt Đa nói:  

 Vi diệu tịnh Pháp Thân, 

 Cụ tướng tam thập nhị, 

 Dĩ bát thập chủng hảo, 

 Dụng trang nghiêm Pháp Thân. 

(Pháp Thân tịnh vi diệu, 

Đủ ba mươi hai tướng, 

Dùng tám mươi vẻ đẹp, 

Để trang nghiêm Pháp Thân)  

Trong  phẩm  Dược  Vương  Bồ  Tát  Bổn  Sự  gọi  là   “dung  nhan  thậm  kỳ 

 đặc”  (dung  mạo rất lạ lùng, đặc biệt). [Khi nói] Phật có đủ các diệu tướng, 

ta thường hiểu là nói về Ứng Thân, nhưng trong phẩm Đề Bà Đạt Đa lại nói 

Pháp  Thân  đủ  các  tướng,  đó  là  điều  rất  đáng  chú  ý!  Pháp  Thân  có  tướng 

trạng hay không, các học giả thường tranh luận, ở đây tôi chẳng thể giảng kỹ 

vì nói ra dài dòng quá. Còn như ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp, danh 

tướng rắc rối quá nên bất tất phải giảng từng thứ một, chủ yếu là: Dưới lòng 

bàn chân có tướng bánh xe ngàn căm, trước ngực có chữ Vạn, giữa hai mày 

có tướng bạch hào, trên đảnh có nhục kế v.v… Tướng hảo chẳng phải ngẫu 

nhiên  mà có được, phải do tu các phước đức mà có. Bởi thế mới có hai câu 

nói  như  sau:   “Tam  kỳ  tu  phước  huệ;  bách  kiếp  chủng  tướng  hảo”   (Ba  A-

tăng-kỳ  tu  phước  huệ;  trăm  kiếp  trồng  tướng  hảo).  Mỗi  một  tướng  hảo  do 

một  trăm  phước  tạo  thành,  chẳng  phải  là  chuyện  đơn  giản!  Chúng  ta  nếu 

muốn  được  tướng  hảo  thì  phải  đúng  pháp  tu  tập  đức  hạnh  mới  được  như 

nguyện,  bởi  những  tướng  hảo  ấy  là  do  tu  tập  mà  thành  chứ  chẳng  phải  tự 

nhiên mà có vậy! 

Vô Tận Ý tôi nay lại hỏi đức Phật lần nữa: Vị Phật tử kia do nhân duyên 

nào  mà  được  danh  hiệu  là  Quán  Thế  Âm?  Chữ   “bỉ”   và   “Phật  tử”   trong 

phần Kệ Tụng đều chỉ Quán Thế Âm Bồ Tát.  “Phật tử”  vốn là tiếng để gọi 

chung người tin Phật, học Phật, như tứ chúng, thất chúng18 đều có thể xưng 

là Phật tử, nhưng ở đây chữ “Phật tử” này chuyên chỉ Quán Thế Âm Bồ Tát. 

Nếu  nói  dễ  dãi,  đức  Phật  coi  chúng  sanh  đều  như  con  một,  nên  hết  thảy 

chúng sanh trong pháp giới đều xưng là  “Phật tử”  cũng chẳng hề gì; nhưng 

nếu  nói  phân  biệt  thì  có  đích  tử  và  thứ  tử.  Theo  Đại  Thừa  Phật  pháp:  Nhị 

Thừa là thứ tử (con dòng thứ) của Phật, vì chẳng thể kế thừa gia nghiệp Như 

Lai,  Bồ  Tát  Thừa  là  đích  tử  (con  dòng  chánh)  vì  có  thể  thiệu  long  Phật 

chủng,  gánh  vác  gia  nghiệp Như  Lai,  nên  người thật sự có thể  xưng  là con 

dòng, cháu đích của Phật chỉ có hàng Bồ Tát độ sanh tự lợi lợi tha. Quán Âm 

là đại Bồ Tát, đương nhiên có đủ tư cách xưng là Phật tử. 

Cần biết: Đức Phật xuất thế hoàn toàn lấy việc hoằng pháp độ sanh làm 

gia  vụ  sự  nghiệp,  ngoại  trừ  việc  hoằng  pháp  độ  sanh,  bất  cứ  việc  gì  khác 

Phật cũng chẳng làm! Hiện thời chúng ta đã là Phật tử, phải hoằng pháp độ 

sanh  giống  như  đức  Phật,  phải  gánh  vác  sự  nghiệp  đức  Như  Lai  đã  từng 

gánh vác, giống như con cái kế thừa giữ gìn sự nghiệp của cha mẹ. Làm đệ 

tử Phật, nếu chẳng thể thực hiện sự nghiệp Phật hóa, mà suốt đời chỉ có thể 

thực  hiện  Phật  sự  quấy  quá  cho  xong  thì  chẳng  những  là  bất  hiếu  đối  với 

Phật,  mà  còn  là  cô  phụ  thân  phận  Phật  tử  của  chính  mình  nữa.  Đặc  biệt  là 

trong thời đại hiện tại, nhân loại đúng là đang cần được Phật pháp cứu vớt; 

là  người  con  Phật  càng  phải  nên  tích  cực  thực  hiện  công  tác  hoằng  dương 

Phật pháp,  ngõ  hầu  nhân  loại  thế  giới khỏi bị  hủy  diệt bởi oai  lực của bom 

khinh  khí  (H-bomb).  Do  vậy,  tôi  mong  những  Phật  tử  chân  chánh  có  lòng 

thiệu  long  Phật  chủng  chẳng  để  Phật  chủng  đoạn  tuyệt  hãy  nên  biết  trách 

nhiệm trọng đại của chính mình, nhất trí vì Phật pháp, vì nhân loại, vì chúng 

sanh mà nỗ lực thực hiện sự nghiệp Phật hóa. 



---o0o--- 



2.2. Hợp hiển đắc danh du hóa 

(giải thích rõ duyên do đắc danh và sự du hóa) 

2.2.1. Hiển đắc danh sở dĩ  

(nêu nguyên do được danh hiệu) 

2.2.1.1. Tổng tiêu (nêu chung) 



Chánh kinh:  

       Cụ túc diệu tướng tôn,  

       Kệ đáp Vô Tận Ý:  

 Nhữ thính Quán Âm hạnh,  

 Thiện ứng chư phương sở,  

 Hoằng thệ thâm như hải,  

 Lịch kiếp bất tư nghị,  

 Thị đa thiên ức Phật,  

 Phát đại thanh tịnh nguyện,  

 Ngã vị nhữ lược thuyết,  

 Văn danh cập kiến thân,  

 Tâm niệm bất không quá,  

 Năng diệt chư hữu khổ. 

具足妙相尊。 

偈答無盡意。       

汝聽觀音行。 

善應諸方所。 

弘誓深如海。 

歷劫不思議。       

待多千億佛。 

發大清淨願。 

我為汝略說。 

聞名及見身。       

心念不空過。 

能滅諸有苦。 

 (Đấng đầy đủ diệu tướng,  

 Kệ đáp Vô Tận Ý:  

 Ông nghe hạnh Quán Âm,  

 Khéo ứng các nơi chốn,  

 Nguyện lớn sâu như biển,  

 Trải kiếp chẳng nghĩ bàn,  

 Hầu nhiều ngàn ức Phật,  

 Phát đại thanh tịnh nguyện,  

 Ta vì ông nói lược:  

 Nghe tên và thấy thân,  

 Tâm niệm chẳng luống qua,  

 Diệt khổ trong các cõi). 



   Vô Tận Ý dùng kệ thỉnh  vấn đức Phật, đức Phật  là  “cụ túc diệu tướng 

 tôn” (đấng đầy đủ tướng tốt) bèn dùng kệ phúc đáp Vô Tận Ý:  

Ông nay nghe ta nói sơ lược các hạnh môn ngài Quán Âm đã tu, chẳng 

phải đơn giản như mọi người tưởng tượng đâu nhé, mà thật là vi diệu chẳng 

thể  nghĩ  bàn  được.  Đối  với  các  pháp  môn  ngài  Quán  Âm  đã  hành  và  các 

công đức Ngài đạt được, vì sao chẳng nói là Quán hay là Thấy mà lại nói là 

 “nghe”  (“Ông  nghe  hạnh  Quán  Âm”);  trong  phần  giải  thích  vì  sao  Quán 

Thế Âm Bồ Tát có tên là Quán Thế Âm trong phần trên, tôi đã có nói rồi: Bồ 

Tát dùng lẫn lộn sáu căn, ở đây chẳng nhắc lại nữa. 

Do  Quán  Âm  Bồ  Tát tu  chẳng  thể  nghĩ  bàn  các  hạnh  môn,  đã  từng  đạt 

được sức oai đức thần thông chẳng thể nghĩ bàn, bởi thế Ngài có thể  “thiện 

 ứng  chư  phương  sở”   (khéo  hiện  [trong  khắp]  các  nơi  chốn).  Ở  đây  nói 

 “phương  sở”   là  chỉ  mười  phương  quốc  độ,  ý  nói:  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

dùng  ba  mươi  ba  ứng  thân  ứng  hiện  trong  bất  cứ  cõi  nước  nào,  cũng  có 

nghĩa là trong mọi ngóc ngách của mỗi một thế giới đều có Quán Âm Bồ Tát 

thị  hiện,  như trong  phần  trên  nói  là   “vô  sát  bất  hiện  thân” (không  cõi  nào 

chẳng hiện thân) cũng chỉ là cách nói khác của  “thiện ứng chư phương sở”  

vậy. Chẳng những là không một cõi nào trong không gian Bồ Tát chẳng hiện 

thân, mà trong thời gian, không lúc nào Bồ Tát chẳng hiện. 

Quán Âm Bồ Tát đã đạt đến mức  “không cõi nào chẳng hiện thân”  là vì 

khi  mới  phát  tâm,  Ngài  đã  từng  phát  hoằng  thệ  sâu  như biển  cả  nên  nói  là 

 “hoằng thệ thâm như hải”  (nguyện  lớn sâu  như biển).  Hoằng (弘) nghĩa  là 

rộng lớn, Thệ (誓) nghĩa là ước định, tức là hành theo đúng đại nguyện mình 

đã lập, chẳng cần biết  là  gian  nan khốn khổ  như thế  nào, đều chẳng  vì  gặp 

bất cứ trở ngại và thử thách nào mà buông bỏ hết thảy những điều mình đã 

lập nguyện phải làm. Sách Pháp Giới Thứ Đệ, quyển Hạ viết:  “Duyên rộng 

 khắp  gọi  là  Hoằng,  tự  chế  tâm  mình  gọi  là  Thệ,  chí  mong  trọn  đủ  gọi  là 

 Nguyện”.   Một  con  người  lập  chí  phát  nguyện  nếu  chẳng  chế  ngự được  cái 

tâm  mình, nếu chẳng  muốn làm [nhất định] như thế nào đó thì sẽ khó tránh 

khỏi  lui sụt, thất bại. Chỉ có  nhờ  vào tinh  thần trăm thứ trở  ngại chẳng  nao 

núng,  sau  khi  phát  nguyện  lập  thệ,  nhất  tâm  chuyên  chí  phấn  đấu  tiến  lên, 

khi  chưa  trọn  vẹn  ý  nguyện  quyết  chẳng  ngưng  nghỉ  [thì  mới  thành  tựu  ý 

nguyện]. 

Thế nào  mới là Hoằng Thệ? Trong Phật pháp, chỉ có đại thệ nguyện độ 

sanh mới là hoằng thệ. Nhưng độ sanh cũng chẳng phải là độ một hai chúng 

sanh  hoặc  một số  ít chúng sanh  mà phải độ khắp  hết  thảy chúng sanh;  như 

kinh Kim Cang dạy:  “Sở hữu nhất thiết chúng sanh chi loại... ngã giai linh 

 nhập Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi” (tất cả hết thảy loài chúng sanh… tôi 

đều  khiến  cho  nhập  Vô  Dư  Niết  Bàn  để  diệt  độ);  ấy  mới  là  hoằng  thệ  đại 

nguyện chân chánh. Trong lúc còn là phàm phu, mới phát tâm, Quán Âm Bồ 

Tát từng có  mười  hai đại  nguyện,  như nói:   “Quán Âm Đại Sĩ, hiệu là  Viên 

 Thông, mười hai đại thệ nguyện rộng sâu”  chính là lời thuyết minh rất khéo 

về  hoằng  thệ  sâu  như biển  cả  của  Ngài.  Bởi  thế,  mỗi  một  hành  giả  Bồ  Tát 

chân  chánh  chẳng  những  có  những  nguyện  chung  phải  nên  lập,  mà  mỗi 

người  còn  phải  lập  những  lời  nguyện  riêng  biệt;  như  mười  hai  đại  nguyện 

của  đức  Quán  Âm  cố  nhiên  là  biệt  nguyện.  Như  nói  đến  năm  trăm  đại 

nguyện của Phật  Thích Ca, bốn  mươi tám  nguyện của Phật  A Di Đà,  mười 

hai đại nguyện của Phật Dược Sư, đều là nói về biệt nguyện vậy. 

Quán  Âm đại sĩ phát  Bồ Đề tâm,  lập  hoằng  thệ  nguyện, chẳng phải chỉ 

trong một hai ngày bèn hoàn thành đại thệ nguyện đó, mà là trong chẳng thể 

nghĩ bàn trần kiếp, tinh tấn dũng mãnh thực hiện Bồ Tát hạnh, nên nay mới 

đạt đến địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, bởi thế nói là  “lịch kiếp bất tư nghị” (trải 

kiếp  chẳng  nghĩ  bàn).  Kiếp  trong  tiếng  Ấn  là  Kiếp-ba  (kalpa),  tương  phản 

với  sát-na  (ksana).  Sát-na  tượng  trưng  cho  thời  gian  cực  ngắn,  Kiếp-ba 

tượng trưng cho thời gian cực dài. Thời gian lâu dài ấy chẳng thể dùng năm 

tháng ngày giờ thông thường để tính toán được nổi. Kiếp-ba còn dịch là Đại 

Thời, như quyển mười tám Trí Độ Luận chép:  “Đại Thời gọi là Kiếp”.  Xét 

ra,  có  ba  loại:  Đại  Kiếp,  Tiểu  Kiếp,  Trung  Kiếp.  Thời  gian  đức  Quán  Âm 

dành  để  tự  hành  hóa  tha  chẳng  phải  là  một  hai  kiếp,  dăm  ba  kiếp  để  con 

người chúng ta có thể tâm nghĩ, miệng bàn hòng suy lường được, mà là trải 

qua trần điểm kiếp, đấy là điều chúng ta chẳng thể nghĩ bàn được nổi. 

Trải qua chẳng thể  nghĩ bàn trần sa kiếp, Quán  Âm  Bồ  Tát rộng tu đại 

hạnh Bồ Tát, thời gian Ngài trải qua đương nhiên rất dài. Chính vì thời gian 

hành đạo Bồ Tát cực dài, nên Ngài cũng phụng sự chư Phật nhiều đến trăm 

ngàn  vạn  ức  vị,  như  kinh  Kim  Cang  nói:   “Đương  tri  thị  nhân,  bất  ư  nhất 

 Phật,  nhị  Phật,  tam,  tứ,  ngũ  Phật  nhi  chủng  thiện  căn,  dĩ  ư  vô  lượng  thiên 

 vạn Phật sở chủng chư thiện căn” (Phải biết người ấy chẳng phải gieo thiện 

căn nơi một Phật, hai Phật, ba bốn năm đức Phật, mà là gieo thiện căn nơi vô 

lượng  ngàn  vạn  đức  Phật).  Bởi  thế,  kệ  tụng  nói:   “Thị  đa  thiên  ức  Phật” 

(Hầu nhiều ngàn ức Phật). Sở dĩ một đức Phật xuất thế, Bồ Tát phải phụng 

thị (vâng kính, hầu hạ) là vì:  

1) Bồ Tát phải thường theo học với Phật, dù nói “Phật Phật đạo đồng”,  

nhưng  phương  tiện  độ  sanh  của  mỗi  một  đức  Phật  rốt  ráo  vẫn  có  điểm  bất 

đồng. Bởi thế, Bồ Tát chẳng thể không phụng sự, học tập theo Phật. 

2)  Bồ  Tát  phải  giúp  đức  Phật  tuyên  dương,  giáo  hóa,  dù  ngàn  vạn  ức 

Phật  xuất  thế,  Bồ  Tát  chẳng  thể  không  phụng  sự  trước  tòa  mỗi  đức  Phật, 

nghe chư Phật sai khiến, giúp Phật tuyên dương pháp hóa. 

Hầu Phật đã rất nhiều, đương nhiên tích tập hạnh cũng rất thù thắng, cho 

nên  nguyện  đã  phát  cũng  chỉ  là  thượng  cầu  Phật  đạo,  hạ  hóa  chúng  sanh, 

tuyệt đối chẳng có các tạp niệm bất thuần chánh nào khác xen tạp vào, nên 

nói  là   “phát đại thanh tịnh nguyện”.  Chúng ta  lập  nguyện  nếu thuần  vì  lợi 

lạc  cá  nhân,  chẳng  những  nội  tâm  đã  sớm  chẳng  thanh  tịnh  mà  còn  do 

nguyện lực thúc đẩy, tự biểu  hiện ra  hành  vi cũng chẳng thuần khiết. Động 

cơ lập nguyện của Bồ Tát, nhìn lên chỉ là thượng cầu Phật đạo, nhìn xuống 

chỉ  mong  hóa  độ  chúng  sanh.  Do  hết  thảy  hoạt  động  của  ba  nghiệp  thân  - 

ngữ - ý tạm thời xa lìa hết thảy phiền não ác hạnh cấu nhiễm, hoặc vĩnh viễn 

xa lìa hết thảy cấu nhiễm phiền não ác hạnh, có thể nói là ba nghiệp không 

lầm lỗi, nên gọi là thanh tịnh; đấy mới thật sự là đại nguyện thanh tịnh. Chỉ 

có  đại  nguyện  thanh  tịnh  như  thế  mới  có  thể  ứng  hiện  trong  hết  thảy  cõi 

nước, cứu tế khắp hết thảy chúng sanh. 

Pháp sư Thông Lý nói:  “Hai câu ‘lịch kiếp’ (tức  “lịch kiếp bất tư nghị, 

 thị đa thiên ức Phật”)  cho thấy hạnh tự tu thù thắng, nghĩa là: Bồ Tát lúc tu 

 nhân, trải qua kiếp số đã đến mức chẳng thể nghĩ bàn, những đức Phật Ngài 

 đã  hầu  nhiều  đến  số  ngàn  ức.  Hạnh  ấy  có  thể  nói  là  thù  thắng  vậy”.   Như 

vậy,  “phát đại thanh tịnh nguyện”  đương nhiên có nghĩa là phát nguyện thù 

thắng.  “Nguyện lớn, hạnh lớn, cúng nhiều Phật, nguyện rộng xa, gốc sâu rễ 

 chắc, nên mới có đủ các thân ứng hóa Phổ Môn thị hiện như thế, thí đại vô 

 úy, diệu lực chẳng thể nghĩ bàn, ví như thuyền cao nước lớn, đất nhiều [đắp 

 được tượng] Phật to. Đấy là lời đức Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán Quán 

 Thế Âm Bồ Tát diệu lực chẳng thể nghĩ bàn vậy” . Do vậy, Quán Âm Bồ Tát 

dù hạnh hay nguyện đều chẳng thể nghĩ bàn, đều đáng khen ngợi cả, bởi lẽ, 

Ngài chẳng vì tự thân mà phải làm như thế, mà thật sự là vì chúng sanh mà 

làm như thế, do một lòng giáo hóa chúng sanh cho họ được giải thoát, do hy 

sinh bản thân nên chứng giác Phật quả tối cao vô thượng. 

Thêm nữa, đức Phật lại bảo cùng Vô Tận Ý: Tuy ở trên, ta đã vì ông nói 

các hạnh nguyện tự tha của Quán Âm Bồ Tát, nay ở đây ta vẫn phải vì ông 

lược  nói  những  hạnh  hóa tha của Quán  Âm  Bồ  Tát. Quán  Âm  là  vị  Bồ Tát 

đại từ đại bi, không thời khắc nào chẳng quan hoài bọn chúng sanh ta, do đó, 

bất  luận  chúng  ta   “nghe  tên”   và   “thấy  thân”,   cho  đến   “tâm  niệm”   Bồ  Tát 

thì  đều  sẽ  cảm  ứng  Bồ  Tát,  chẳng  đến  nỗi  luống  uổng.  Pháp  sư  Thông  Lý 

nói:  “Nghe tên ắt xưng niệm là dùng khẩu nghiệp để cảm; thấy thân ắt lễ là 

 dùng  thân  nghiệp  để  cảm;  tâm  niệm  ắt  quán  là  dùng  ý  nghiệp  để  cảm.  Ba 

 điều ấy đều có thể ứng, nên chẳng luống  uổng”.  Có  người cho  rằng  miệng 

xưng danh, thân thể lễ bái, tâm niệm tư duy là lãng phí thời gian, chẳng có ý 

nghĩa gì, chẳng có  một chút lợi  ích thật sự gì, đây  là điều  lầm  lạc  lớn  nhất, 

mà cũng là lỗi lầm chẳng có tín niệm tôn giáo vậy! 

Câu  “năng diệt chư hữu khổ”  (diệt khổ trong các cõi) hiển thị lợi ích thù 

thắng đạt được do nghe tên, thấy thân và tâm niệm Bồ Tát.  “Chư Hữu”  nói 

đơn  giản  là  Tam  Hữu,  tức  Dục  Hữu,  Sắc  Hữu,  Vô  Sắc  Hữu;  nói  ở  mức  độ 

trung  bình  là  chín  cõi:  Ngũ  Thú  Tạp  Cư  Địa,  Ly  Sanh  Hỷ  Lạc  Địa,  Định 

Sanh  Hỷ  Lạc  Địa;  Ly  Hỷ  Diệu  Lạc  Địa,  Xả  Niệm  Thanh  Tịnh  Địa,  Không 

Vô Biên Xứ Địa, Thức Vô Biên Xứ Địa, Vô Sở Hữu Xứ Địa, Phi Phi Tưởng 

Xứ Địa. Nếu phân tích chi tiết, “chư Hữu” chỉ hai mươi lăm Hữu trong tam 

giới, tức  là bốn đường ác trong bốn đại châu,  Lục Dục  và  Phạm  Thiên,  Tứ 

Thiền, Tứ Không Xứ, Vô Tưởng và Bất Hoàn. Gọi chung là Hữu vì có nhân 

có quả, nhân quả chẳng lầm vậy. Bình thường khi chúng ta nói đến Hữu thì 

có  nghĩa  là  “tồn  tại”,  tức  là  mỗi  một  hữu  tình có  sanh  mạng  thể  trong  tam 

giới. Dù không thật sự có được  một  Tự Ngã, nhưng có  giả tướng do duyên 

khởi hòa hợp, đích xác tồn tại trong thế gian này nên gọi là Hữu. 

Sanh mạng thể trong hai mươi lăm Hữu là bất đồng, nhìn từ quan điểm 

thế  gian,  đương  nhiên  là  có  sướng  vui  vô  cùng  khác  biệt,  như  trên  trời  là 

sướng  nhất, địa  ngục  là khổ  nhất,  nhân  gian  là khổ  vui  lẫn  lộn. Nhưng  nếu 

nhìn từ quan điểm Phật pháp, chúng sanh  trong  hai  mươi  lăm  Hữu của tam 

giới đều cùng trong biển khổ sanh tử, không ai chẳng bị đau khổ bức bách. 

Nếu  dựa  trên  ý  nghĩa  bức  bách,  thông  thường  nói  có  tám  khổ,  nhưng  nay 

dựa theo quyển mười hai Trí Độ Luận lược nói có hai thứ khổ:  

1) Nội khổ: Chỉ bốn trăm lẻ bốn thứ bệnh khổ nơi thân thể, các nỗi khổ 

ưu sầu, ghen ghét v.v… trong tâm. 

2) Ngoại khổ: Chỉ các nỗi khổ gia hại như ác tặc, cọp, sói v.v… nỗi khổ 

tai nạn mưa, gió, lạnh, nóng v.v…  

Bất luận nội khổ hay ngoại khổ bức bách, chỉ cần thâu nhiếp tam nghiệp, 

nhất tâm xưng danh, thân lễ, tâm niệm, liền cảm ứng Bồ Tát, diệt trừ các nỗi 

khổ trong hai mươi lăm Hữu và các thứ ách nạn, thân tâm rốt ráo được giải 

thoát! 



---o0o--- 



2.2.1.2. Biệt hiển (hiển thị riêng biệt từng điều) 

2.2.1.2.1. Năng miễn tam nạn (thoát được ba nạn) 



Chánh kinh:  

 Giả sử hưng hại ý,  

 Thôi lạc đại hỏa khanh,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Hỏa khanh biến thành trì.  

 Hoặc phiêu lưu cự hải,  

 Long, ngư, chư quỷ nạn,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Ba lãng bất năng một. 

假使興害意。 

推落大火炕。      

念彼觀音力。 

火炕變成池。 

或漂流巨海。 

龍魚諸鬼難。       

念彼觀音力。 

波浪不能沒。 

 (Nếu kẻ nổi ý hại,  

 Xô rớt hầm lửa lớn,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Hầm lửa biến thành ao.  

 Hoặc lênh đênh biển cả,  

       Mắc nạn quỷ, cá, rồng,  

       Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Sóng mòi chẳng chìm được)  

   

Từ đây trở đi, trùng tụng những sự Quán Âm cứu nạn, cứu tai. Hai bài kệ 

tụng này ý nói có thể tránh được tam tai: hỏa tai, thủy tai, phong tai. 

Giả sử trong thế gian này, có kẻ nào đối với quý vị khởi tâm ý hãm hại, 

thật  sự  đẩy  quý  vị  rớt  vào  trong   “hầm  lửa  lớn”   mong  kết  thúc  sanh  mạng 

của quý vị; nhưng trong lúc đó, quý vị chẳng cần phải sanh ác niệm đối với 

kẻ đó, chỉ cần quý vị có thể niệm thánh hiệu đức Quán Âm Bồ Tát kia, liền 

có thể cảm ứng thần lực oai đức của Bồ Tát khiến cho cái hầm lửa lớn quý vị 

té vào đó ngay lập tức biến thành ao nước trong mát, khiến quý vị chẳng bị 

tổn  thương  mảy  may  nào.  Kinh  Hoa  Nghiêm  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  chép: 

 “Ma  La  Da  sơn,  xuất  Chiên  Đàn  hương,  nhược  dĩ  đồ  thân,  thiết  nhập  đại 

 hỏa,  hỏa  bất  năng  thiêu” (Núi  Ma  La  Da  sanh  hương  Chiên  Đàn,  nếu  bôi 

lên thân, dù có vào trong lửa lớn, lửa chẳng đốt nổi). Gỗ Chiên Đàn Hương 

thế gian còn có lực dụng như thế, huống hồ là hạnh nguyện lực của Bồ Tát? 

Cao  Tăng  Truyện  chép  thời  Ngụy  có  pháp  sư  Pháp  Lực,  phát  tâm  sửa 

tháp  dựng  chùa,  đi  ra  ngoài  mộ  hóa,  quyên  được  một  xe  mè,  đi  đến  giữa 

đầm, gặp phải dịp đốt đồng, rủi thay lúc đó pháp sư Pháp Lực mệt mỏi ngủ 

quên, đến khi lửa cháy đến gần thân, bị khói lửa xông tỉnh, bèn lập tức xưng 

niệm thánh hiệu. Ngay lúc miệng vừa thốt ra chữ Quán, còn chưa niệm đến 

hai  chữ  Thế  Âm,  theo  tiếng  niệm  gió  liền  nổi,  ngọn  lửa  cũng  theo  đó  tắt 

ngấm, đủ thấy hiệu lực của việc niệm thánh hiệu Quán Âm. Còn như Hỏa là 

Sân  Hỏa,  phần  trên  đã  giảng  rồi,  bất  tất  phải  nhắc  lại.  Nhưng  cũng  có  thể 

hiểu  “hầm lửa”  là tỷ dụ đường ác; như nói:  “Tam ác hỏa khanh, lâm chung 

 dục nhập”   (Hầm  lửa ba đường ác,  lâm chung sắp  vào). Một  người  lúc còn 

sống tạo tội ác, đến lúc sắp chết, đương nhiên phải đọa ba ác đạo, thế nhưng 

ngay  trong  lúc  đó,  nếu  có  thể  nhất  tâm  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm, 

ngưỡng  cậy  sức  oai  đức  từ  bi  của  Quán  Âm,  lập  tức  chuyển  ba  đường  ác 

thành đường  lành; thậm chí  vãng sanh Tây Phương Cực  Lạc thế giới. Kinh 

Quán  Thế  Âm  Đại  Bi  Đà  Ra  Ni  nói:   “Ngã  nhược  hướng  hỏa  thang,  hỏa 

 thang tự tiêu diệt” (Nếu tôi  hướng  về  vạc lửa,  vạc  lửa tự tiêu diệt) cũng  là 

nói về ý này. 

Bị  người  xô  rớt  vào  hầm  lửa, nhưng chẳng khởi ác  niệm đối  với  người 

ấy,  chỉ  có  người  tu  dưỡng  nơi  tôn  giáo  mới  có  thể  làm  như  vậy  được.  Hết 

thảy  mọi thế  nhân thông thường, đừng  nói  là quý  vị đẩy  họ  vào tử địa  hay 

làm hại mạng, chỉ cần có chút gì chẳng vừa ý họ, họ cũng nghĩ cách trả đũa 

hết.  Bởi  thế,  làm  người  tốt  nhất  là  phải  có  tín  ngưỡng  tôn  giáo  và  có  sự  tu 

dưỡng tôn giáo. 

Hoặc  là  có  người  chèo  thuyền  vượt biển,  lúc  thuyền  vào  trong  biển  cả, 

chợt  gặp phải cuồng phong sóng dữ khiến thuyền  “phiêu lưu cự hải” (lênh 

đênh trong biển cả), sóng gió vùi dập khiến người ta bị lạc hướng trong biển, 

đó là việc rất nguy hiểm! Bởi lẽ, nước sâu chẳng thể tự thoát, lại còn có các 

tai nạn rồng, cá, la-sát, các quỷ. Nói thật ra, nếu chẳng bị chết đuối, cũng vùi 

thân  trong bụng cá, rất  ít có cơ  hội sanh tồn! Trong cảnh  ngàn cân treo sợi 

tóc ấy, nếu có thể niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, ngửa nhờ sức oai thần 

của Quán Âm Bồ Tát, sóng mòi chẳng thể nhấn chìm đáy biển, bởi thế nói là 

 “ba  lãng  bất  năng  một” (sóng  mòi  chẳng  chìm  được).  Nên  biết   “cự  hải” 

(biển cả) được nói ở đây chỉ biển cả sanh tử vô biên,  “rồng, cá, các quỷ”  chỉ 

phiền não trong nội tâm chúng ta. Phiền não trong tâm chúng ta dậy sóng nổi 

gió khiến chúng ta vĩnh viễn trôi nổi trong biển sanh tử, chẳng đến được bờ 

kia Niết Bàn. 

Trên mặt sự tướng, tôi kể một hai câu chuyện cảm ứng: Trong niên hiệu 

Thuận Trị đời Thanh, có ông họ Lưu ở Mạt Lăng phát tâm triều lễ Nam Hải 

Phổ  Đà,  trong  thuyền  nguyện  được  thấy  Bồ  Tát,  nào  ngờ  sau  đó  gặp  cơn 

sóng  gió,  thuyền  lật,  họ  Lưu  rơi  xuống  nước.  Tuy  người  đã  ở  dưới  nước, 

trước mắt thấy bốn phía ánh sáng đỏ rực, có một vị tăng nhân, đưa ông ta về 

nhà,  lúc  vừa  về  đến  nhà,  vị  tăng  nhân  biến  mất;  mới  biết  vị  tăng  nhân  đến 

cứu họ Lưu chính là Quán Âm Bồ Tát thị hiện. 

Trong sách Tỳ Kheo Ni Truyện có nói thời Tấn có vị ni sư pháp danh là 

Lệnh  Tông,  trước  tiên  là  ở  Ký  Châu,  do  niệm  thánh  hiệu  được  thoát  nạn 

giặc. Buổi chiều, ni sư đến bến Đạt Mãnh, do không có thuyền để qua sông, 

Ni sư bèn kiền thành niệm thánh hiệu, chợt có một con nai trắng chạy tới, lội 

xuống sông,  ni sư theo chân  nai [vượt sông], chẳng bị thấm ướt, nhờ đó  về 

được nhà. Nên biết con nai trắng đó cũng là Quán Âm thị hiện đến cứu ni sư 

Lệnh Tông. 



---o0o--- 



2.2.1.2.2. Năng miễn bát nạn (Thoát khỏi tám nạn) 

2.2.1.2.2.1. Oán tặc hình lục nạn (Nạn oán tặc, xử tử hình) 



      Chánh kinh:  

       Hoặc tại Tu Di phong,  

       Vị nhân sở thôi đọa,  

       Niệm bỉ Quán Âm lực,  

       Như nhật hư không trụ,  

       Hoặc bị ác nhân trục,  

       Đọa lạc Kim Cang sơn,  

       Niệm bỉ Quán Âm lực,  

       Bất năng tổn nhất mao,  

       Hoặc trị oán tặc nhiễu,  

       Các chấp đao gia hại,  

       Niệm bỉ Quán Âm lực,  

       Hàm tức khởi từ tâm,  

       Hoặc tao vương nạn khổ,  

       Lâm hình dục thọ chung,  

       Niệm bỉ Quán Âm lực,  

       Đao tầm đoạn đoạn hoại. 

或在須彌峰。 

為人所推墮。      

念彼觀音力。 

如日虛空住。 

或被惡人逐。 

墮落金剛山。       

念彼觀音力。 

不能損一毛。 

或值怨賊繞。 

各執刀加害。       

念彼觀音力。 

咸即起慈心。 

或遭王難苦。 

臨刑欲壽終。       

念彼觀音力。 

刀尋段段壞。 

       (Hoặc trên đảnh Tu Di,  

       Bị người đẩy rớt xuống,  

       Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Như mặt nhật treo không,  

       Hoặc bị người ác đuổi,  

       Rớt khỏi núi Kim Cang,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Chẳng bị tổn mảy lông,  

       Hoặc gặp oán tặc quấy,  

       Cùng cầm đao gia hại,  

       Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Đều liền khởi từ tâm,  

       Hoặc gặp phải nạn vua,  

       Chịu chém, mạng sắp dứt,  

       Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Đao liền gãy từng khúc)  

       



Tu Di, còn  gọi  là  Tu Di  Lâu (Sumeru, Meru),  hay  Tô Mê  Lư, Trung 

Quốc dịch  là Diệu Cao. Vì  núi  này  do bảy báu  hợp thành,  nên  gọi  là Diệu. 

Vì núi này cao hơn bảy Kim Sơn19 nên gọi là Cao. Núi ở trong đại hải, dựa 

trên  Kim  Luân,  mặt  trời,  mặt  trăng  xoay  quanh,  chư  thiên  sống  hoặc  dạo 

chơi trong đó, bảy rặng núi vây quanh, bảy biển giáp vòng. Bốn mặt núi mỗi 

mặt  một  màu:  Mặt  Đông  màu  hoàng  kim,  mặt  Nam  màu  lưu  ly,  mặt  Tây 

màu bạch ngân, mặt Bắc màu pha lê. Bất luận  mặt núi  màu gì, nước ở phía 

mặt  núi  đó  đều  cùng  một  màu  với  núi.  Tính  ra,  núi  này  cao  tám  vạn  bốn 

ngàn  do-tuần,  ngập  dưới  nước  bốn  vạn  hai  ngàn  do-tuần,  vượt  khỏi  mặt 

nước bốn vạn hai ngàn do-tuần, là trung tâm của thế giới Sa Bà. Thật ra, núi 

Tu  Di  được  nói  trong  kinh  Phật  hiện  tại  chính  là  Hỷ  Mã  Lạp  Sơn 

(Himalayas), đúng là ngọn núi cao nhất thế giới20. 

Phật dạy: Giả sử có người đang ở trên ngọn cao nhất của núi Tu Di, đột 

nhiên bị người khác xô rớt xuống, chẳng cần phải nói, người ấy chẳng khỏi 

tan  xương  nát  thịt,  tuyệt  đối  chẳng  còn  có  hy  vọng  sống  còn.  Vì  thế  nói  là 

 “vị  nhân  sở  thôi  đọa” (bị  người  đẩy  rớt  xuống),  nhưng  ngay  trong  lúc  đó, 

người  bị  đẩy  ấy  kiền  thành  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát,  liền 

được oai lực của Quán Âm Bồ Tát gia bị, hệt như mặt trời, mặt trăng an trụ 

trong  không  trung,  chẳng  đến  nỗi  rớt  xuống  mất  mạng.  Người  đẩy  ta  rớt 

xuống  không  phải  là  oan  gia  thì  cũng  là  đạo  tặc  mưu  đoạt  tài  hại  mạng; 

người bị đẩy mà chẳng rơi toàn là do oai lực Quán Âm gia trì. Trong chuyện 

thoát khỏi oán tặc này, sở dĩ đặc biệt lấy núi Tu Di để nói là vì Diệu Cao sơn 

vương  trên  thấu  hư  không,  dưới  tột  cùng  biển  cả,  cứu  được  nạn  khó  cứu 

nhất. Chót vót đảnh núi Diệu Cao, Bồ Tát còn cứu được thì những nơi khác 

Quán Âm đến cứu tế sẽ chẳng thành vấn đề nữa. 

Sách  Quảng  Tín  Phủ  Chí  có  chép  một  câu  chuyện  như  sau:  Dưới  triều 

Tống,  có  người  vào  núi  đào  quặng  đồng,  đào  mỏ  đồng  sâu  đến  nỗi  không 

sao dò được, đào đến nỗi ngọn núi ấy muốn sụp lở. Ngay trong lúc ấy, chợt 

có một người nữ xách giỏ chứa một con cá vàng đến rao bán. Những người 

đào đồng  trong  hầm  núi  nghe tiếng  người  nữ rao bán cá, ai  nấy tranh  nhau 

chui  ra,  chỉ  sợ  mình  chậm  chân,  đến  lúc  mọi  công  nhân  đều  chui  ra  khỏi 

hang núi xong, ngay lập tức ngọn núi sụp xuống, cô gái bán cá cũng chẳng 

biết đi đâu mất! Mọi người kinh hồn hoảng vía, mới hay đó là Quán Âm đến 

cứu độ vậy. 

Ở đây, núi cao Tu Di ví cho núi Ngã Mạn cao ngất của chúng ta. Người 

sống trong thế gian không ai là chẳng cống cao, ngã mạn, có thể thấy rõ thái 

độ cậy  mình khinh  người đó. Người ở trên đảnh  núi  ngã  mạn cao chót  vót, 

thường  coi  thường  mọi  sự,  chẳng  có  ai  đáng  để  vào  mắt,  tự  cho  mình  phi 

phàm  nhất; bởi thế, từ đầu đến cuối  muốn giữ  vững địa  vị của chính  mình. 

Một ngày nào đó, cảm thấy có chuyện gì chẳng vừa ý, chẳng được đại đa số 

mọi người tôn trọng, liền tự giận dữ, tự vứt bỏ, cam bề đọa lạc, khác nào bị 

người xô từ đỉnh núi Tu Di xuống. Bởi thế, làm người chẳng được tự cao, tự 

đại, mà phải thường tự khiêm. Nếu có thể thường niệm Quán Âm sẽ có thể 

an nhiên ngồi nơi địa vị của chính mình! 

Hoặc  lại có kẻ  nào đó, bị  những kẻ  hung ác tàn bạo không  ngừng đuổi 

theo sau, bức kẻ ấy không còn đường nào chạy trốn nữa; kết quả, bị té từ núi 

Kim  Cang  xuống,  chẳng  cần  phải  nói  nữa,  thật  là  nguy  hiểm  vô  cùng,  rất 

khó giữ được sanh mạng. Nhưng nếu trong lúc nguy hiểm vô cùng ấy, người 

bị  truy bức  gặp  hoàn cảnh cấp bách, trí  huệ phát sanh, khẩn thiết chí thành 

xưng  niệm thánh  hiệu Quán  Âm  Bồ Tát thì  liền được oai  lực Quán  Âm  gia 

trì, khiến cho da tóc nơi sanh mạng thể chẳng hề bị tổn thương mảy may gì, 

bởi thế nói là  “bất năng tổn nhất mao”  (chẳng bị tổn mảy lông). 

Kim Cang Sơn là tiếng Hán, tiếng Ấn gọi là Chước Ca La (Cakravāda). 

Theo kinh Khởi Thế, ngoài các đại sơn và núi Tu Di ra, còn có một hòn núi 

lớn tên là Chước Ca La (cũng có chỗ dịch là Thiết Vi sơn), cao sáu trăm tám 

mươi  vạn  do-tuần,  kích  thước  các  bề  cũng  là  sáu  trăm  tám  mươi  vạn  do-

tuần, do kim cang dày khít kiên cố tạo thành, rất khó lòng phá hoại, đánh vỡ 

được,  bởi  vậy  gọi  là  núi  Kim  Cang;  nhưng  nếu  những  thứ  khác  đụng  phải 

kim cang, những thứ đó sẽ bị phá hoại dễ dàng. Chớ nghĩ núi Kim Cang kiên 

cố nhất hoàn toàn là ngọn núi ở bên ngoài, nó chính là Ngã Chấp trong tâm 

chúng  ta  đấy.  Theo  Phật  pháp,  khó  phá  hoại  nhất  không  gì  bằng  tâm  Ngã 

Chấp của chúng sanh. Phải đạt đến bực Sơ Địa Bồ Tát mới phá sạch hết nổi 

Phân  Biệt  Ngã Chấp,  nhưng Câu Sanh Ngã Chấp tùy  ý khởi  lên, cực kỳ  vi 

tế, dù đã chứng Sơ Địa vẫn chưa thể giải quyết được. Phải tu tập những địa 

vị cao  hơn, tu tập  Sanh  Không  Trí Quán  mới  hòng dần dần đoạn  trừ được, 

bởi thế nó được ví như Kim Cang. Chính vì chúng sanh ngã chấp kiên cường 

nên thường bị  vây quanh bởi  những kẻ ác phiền  não, thường bị  họ đẩy vào 

hiểm lộ đường cùng, rốt cuộc từ núi chúa Ngã Chấp té vào ác đạo, chịu mọi 

thống khổ! 

Hoặc là trong thế gian có người nào đó đột nhiên gặp phải rất nhiều oán 

địch  và  rất  nhiều đạo tặc  vây kín  lấy  người đó, khiến  người đó không cách 

nào chạy  thoát được. Đã thế,  mỗi tên còn  cầm  một thanh đao  muốn sát  hại 

người ấy.  Bất  luận thế  nào,  người ấy  rất khó  tìm con đường sống trong cái 

chết  được.  Thế  nhưng  trong  lúc  ấy,  nếu  người  ấy  xưng  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Âm  Bồ  Tát,  liền được từ lực của Quán  Âm  Bồ  Tát gia  hộ, khiến cho 

những kẻ ấy chẳng còn có ý niệm sát hại nữa, ngay lập tức sanh khởi tâm từ 

bi, phát sanh hảo cảm lớn lao, bởi thế nói là  “hàm tức khởi từ tâm” (đều liền 

khởi từ tâm). 

Ở đây, tôi kể một câu chuyện thật: Năm Dân Quốc thứ nhất (1911), ở Lý 

Gia Trang, huyện Thiệu Bá, Dương Châu, tỉnh Triết Giang, Trung Quốc, có 

một vị đại thiện nhân họ Lý, tên là Quốc Cư. Bất luận trong địa phương có 

chuyện gì, hễ sức ông ta lo liệu được, ông ta bèn tìm cách giúp đỡ đắc lực, 

tích cực giúp cho sự tình được giải quyết hợp lý. Bất hạnh thay, có lần đạo 

tặc ồ ạt tấn công nhà ông ta, toan cướp sạch tài sản. Lý đại thiện nhân thấy 

giặc kéo đến, rất thong dong, không bối rối, cực kỳ an nhiên bảo bọn giặc:  

- Các anh sống khốn khổ tôi chẳng  hay biết đến  nỗi chưa tạm cùng các 

anh kết thiện duyên, hôm nay được các anh đến tệ xá thật là rất khó có. Nếu 

các anh có cần gì, tôi sẽ tận lực dâng hiến; nhưng các anh hiện thời cực nhọc 

lắm rồi, tôi nghĩ chắc cũng chưa dùng cơm chiều. Giờ đây trước hết mời các 

anh xơi cơm, cho tôi được tỏ chút tâm ý. 

Bọn giặc nghe Lý thiện nhân nói như thế, dù ăn uống nhưng cái ý tưởng 

bất  hảo  chiếm  đoạt  tài  vật  của  ông  ta  bị  tinh  thần  vĩ  đại  của  Lý  thiện  nhân 

cảm hóa, từ đấy chẳng còn mưu toan phá nhà cướp của nữa, cải tà quy chánh 

trở thành người tốt. 

Phải biết  “oán tặc”  được nói ở đây, giống như trong phần Trường Hàng 

ở trên đã nói, chẳng phải là giặc bên ngoài, mà chính là giặc trong tâm; như 

phiền  não cướp đoạt pháp tài công đức cố nhiên  là  giặc trong tâm. Sáu căn 

thấy  nghe  hay  biết  cũng  là  giặc  trong  tâm.  Giặc  bên  ngoài  dễ  phòng  ngừa, 

những vật bị chúng cướp đoạt chẳng qua là tài vật ngoài thân; giặc trong tâm 

rất khó ngăn ngừa, những thứ chúng cướp đoạt là pháp bảo mình đã tích tụ, 

khiến  cho  chúng  ta  vĩnh  viễn  trở  thành  kẻ  bần  cùng,  cô  quạnh,  kém  hèn 

trong biển khổ sanh tử. Bởi thế làm người, đặc biệt là người học Phật, giặc 

ngoài  chẳng  cần  phải  sợ,  nếu  có  được  tinh  thần  như  Lý  thiện  nhân  chẳng 

những không bị oán tặc bức hại, mà còn chuyển hóa chúng trở thành người 

tốt.  Thứ chúng  ta  đáng  nên  sợ  chính  là  bọn  giặc  trong  tâm  mình.  Bọn  giặc 

bên  trong  này  chẳng  những  khiến  chúng  ta  lưu  lãng  dài  lâu  trong  sanh  tử, 

chúng còn bức ta đi vào ba ác đạo nguy hiểm nữa. 

Hoặc lại có một người nào đó, vi phạm pháp luật quốc gia, bị pháp luật 

xử phạt. Trong thời đại chuyên chế quá khứ, vua chính  là đất  nước, vua có 

quyền sanh sát tối thượng, muốn trị tội như thế nào thì cứ việc xử phạt như 

thế ấy, vì thế nói “hoặc tao vương nạn khổ” (hoặc gặp khổ vì mắc nạn vua).   

Khi quốc vương ra lệnh cho đao phủ chém đầu, trong lúc thọ   hình, thọ mạng 

sắp  bị  kết  thúc  ấy,  nếu  ta  thành  tâm  thành  ý  niệm  thánh  hiệu  Bồ  Tát Quán 

Âm thì sẽ được oai lực Quán Âm gia bị, khiến cho đao đang cầm trong tay 

gã  đao  phủ  đó  lập  tức  gãy  rời  thành  từng  đoạn,  chẳng  thể  tổn  hại  thân  thể 

quý vị một mảy may nào, bởi thế nói là  “đao tầm đoạn đoạn hoại”  (đao liền 

gãy  từng  khúc).  Chữ  “tầm”  (尋)  trong  kệ  tụng  có  nghĩa  là  “ngay  lập  tức”. 

Lúc bị xử chém sắp chết, rốt cuộc chẳng bị tử vong, đấy chẳng phải là từ lực 

của Quán Âm gia bị hay sao? 

Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  quyển  mười  bảy,  có  chép  một  câu  chuyện 

tuy chẳng liên quan đến nạn vua, nhưng có thể dùng làm cước chú cho phần 

này: Có vị pháp sư Đạo Tập du hành đến Tây Sơn, Thọ Dương, bất ngờ gặp 

phải hai tên cướp trói vào một gốc cây. Lúc kẻ cướp sắp giết Sư, Sư tự biết 

có  vùng  vẫy  cũng  vô  ích,  bèn  chỉ  nhất  tâm  niệm  Quán  Thế  Âm,  niệm  đến 

chết cũng chẳng ngưng. Kết quả, kẻ cướp vận dụng hết sức vẫn chẳng chém 

được Sư,  rốt cuộc Sư chẳng bị tổn  hại  gì,  bọn cướp thấy  như thế  hoảng sợ 

khôn cùng, bỏ chạy mất, pháp sư Đạo Tập cũng được giải thoát. 

Quyển  mười  bảy  sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  còn  chép  truyện  Pháp 

Thiền pháp sư. Lúc sư đi qua núi, đột nhiên gặp phải kẻ giặc hung ác, tự biết 

khó tránh khỏi cái chết, Sư lập tức kiền thành niệm Quán Âm. Giặc tuy kéo 

cung nhắm bắn Sư, nhưng từ đầu đến cuối không bắn ra mũi tên nào được. 

Bởi thế, tên giặc ném cung xuống đất, lập tức bỏ chạy không biết về hướng 

nào; nhờ đó, pháp sư Pháp Thiền an nhiên vô sự! 



---o0o--- 

 

2.2.1.2.2.2. Già tỏa độc dược nạn (nạn gông xiềng, thuốc độc) 



Chánh kinh:  

       Hoặc tù cấm già toả,  

       Thủ túc bị nữu giới,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Thích nhiên đắc giải thoát,  

 Chú trớ, chư độc dược,  

 Sở dục hại thân giả,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Hoàn trước ư bổn nhân. 

或囚禁枷鎖。 

手足被杻械。       

念彼觀音力。 

釋然得解脫。 

咒詛諸毒藥。 

所欲害身者。       

念彼觀音力。 

還著於本人。 

 (Hoặc tù giam, gông, xiềng,  

 Chân tay bị còng, cùm,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Tháo gỡ, được giải thoát,  

 Chú ếm, những thuốc độc,  

 Toan muốn hại thân kia,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Hại ngược kẻ làm đó). 



         Ví như có một người nào đó, chẳng cần biết là vi phạm pháp luật quốc 

gia  hay  là  bị  giặc  cướp  bắt  được;  kết  quả,  bị  giam  cầm  trong  tù  ngục,  bị 

gông, bị xiềng, thậm chí tay bị còng, chân đóng cùm, bị mất tự do hoàn toàn, 

nên nói là  “chân tay bị còng, cùm”.  Cái buộc trên tay gọi là Nữu (杻: còng), 

cái buộc vào chân gọi là Giới (械: cùm). Trong lúc ấy, nếu có thể xưng niệm 

thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát  thì  lập  tức  nhờ  vào  oai  lực  Quán  Âm  gia  bị, 

khiến cho những thứ đó bị tháo rớt, được giải thoát.  “Thích nhiên”  nghĩa là 

tan lìa ra. 

Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  quyển  mười  bảy  có  chép  truyện  sau:  Vào 

đời  Tấn  ở  Trung  Quốc  có  một  người  ở  Hà  Nội,  tên  là  Đậu  Truyền.  Đương 

thời thứ sử Tinh Châu là Cao Xương và thứ sử Ký Châu là Lã Hộ ai nấy cầm 

quân kình chống  nhau,  hai bên chẳng  hòa  thuận  với  nhau. Đậu Truyền  làm 

quan dưới quyền Cao Xương, được phái đem kỵ binh tập kích Lã Hộ, chẳng 

may bị bắt, đồng bạn cùng bị bắt sáu bảy người, cùng bị giam trong nhà lao, 

gông  xiềng  canh  phòng  nghiêm  nhặt,  đợi  ngày  đem  ra  chém.  Sa-môn  Chi 

Đạo Sơn khi ấy ở trong doanh Lã Hộ, từng quen biết Đậu Truyền, nghe nói 

họ  Đậu  bị  bắt,  lại  còn  sắp  bị  chém,  liền  đến  nhà  giam  thăm  ông  ta,  nói 

chuyện với nhau qua cửa tù. Đậu Truyền hỏi Chi Đạo Sơn:  

- Bây giờ tôi gặp phải ách nạn này, thầy có cách gì cứu tôi hay không? 

Chi Đạo Sơn nói:  

- Tôi không có cách nào cứu ông được cả, chỉ có cách ông chí tâm xưng 

niệm thánh hiệu Quán Âm, nhất định sẽ được Bồ Tát cảm ứng. 

Trong  quá  khứ,  Đậu  Truyền  đã  từng  nghe  nói  đến  lòng  từ  bi  của  đức 

Quán Âm, bây giờ nghe Chi Đạo Sơn nói như thế, lập tức chuyên tâm nhất ý 

xưng niệm thánh hiệu Quán Âm. Suốt ba ngày ba đêm chí thành quy  mạng 

xưng niệm, thấy gông xiềng trên thân tựa hồ có chút gì khác thường, lại cảm 

thấy  hơi thong dong, dùng tay thử đẩy  một cái, đột  nhiên  nó rớt khỏi thân. 

Đậu Truyền lại càng chí thành khẩn cầu:  

-  Con  được  Bồ  Tát  xót  thương,  đã  giải  thoát  được  gông  cùm,  nhưng 

những  người  cùng  bị  cầm  tù  với  con  nhiều  lắm,  con  chẳng  nỡ  bỏ  đi  một 

mình. Khẩn cầu Bồ Tát từ bi cứu khắp tất cả, khiến những người chung ngục 

đều thoát được nạn giam cầm này! 

Cầu khẩn  xong,  lại kéo  gông  xiềng của  người khác,  mọi  người  lần  lượt 

được tháo gỡ gông xiềng, tựa hồ có người ở bên cạnh chặt đứt vậy. Khi đó, 

mọi  người  mở  cửa,  cùng  nhau  thoát  ra,  chẳng  bị  kẻ  canh  ngục  phát  hiện, 

nhân đó thoát ra ngoài thành, thoát khỏi nạn gông cùm! 

Gông  cùm  và  còng  xiềng  trong  phần  Trường  Hàng  đã  giảng  là  dây 

cương danh vọng, xiềng khóa lợi lộc vậy. Nhìn bề ngoài, cả thế gian chẳng 

có ai bị giam cầm trong tù ngục cả, tựa hồ ai cũng được tự do hoạt động, về 

căn  bản  chẳng  bị  điều  gì  trói  buộc  cả,  nào  biết  sự  thật  chẳng  hề  giống  như 

vậy!  Thử  nhìn  xem:  Người  có  danh  dự  vì  bảo  vệ  danh  dự của  chính  mình, 

suốt ngày sợ mất danh dự, đó chẳng phải là bị gông xiềng danh dự ràng buộc 

hay sao? Lại xem người có tiền tài vì cầu được tiền tài nhiều hơn nữa, suốt 

ngày tính toán sao cho tiền của chất chồng, đấy chẳng phải là bị gông xiềng 

tài lợi ràng buộc hay sao? Bởi thế, chúng sanh sống trong thế giới này về căn 

bản  là  bị cầm tù trong  tam  giới,  xưa  nay chẳng  hề  được tự do chi cả!  Hiện 

tại, nếu có thể xưng niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, thấu hiểu lòng đại từ 

đại  bi  của  Quán  Âm  Bồ  Tát,  chẳng  còn  đeo  đuổi  trường  danh  lợi  nữa,  thì 

mới có thể tháo gỡ, giải thoát. 

Tiếp  đó  nói  về  nạn  độc  dược.  “Chú  trớ”   là  những  hành  vi  bất  chánh 

đáng  nhất.  Ở  Ấn  Độ  có  loại  ngoại  đạo  niệm  một  loại  ác  chú  để  giết  hại 

những kẻ họ muốn giết, như chú sai khiến quỷ nhập tràng, còn gọi là Tỳ Đà 

La  (Vetāla)  chú,  khiến  cho  xác  chết  đứng  dậy  đi  giết  người.  Lại  có  kẻ  vẽ 

bùa,  đốt  thành  tro  để  ếm  người  mình  ghét,  hoặc  bện  cỏ  thành  hình  người, 

bắn  giết  để  mong  kẻ  cừu  thù  của  mình  bị  chết.  Đấy  đều  gọi  là   “chú  trớ”.  

Độc dược chỉ bất cứ những  gì  uống  vào sẽ chết, những thứ này chẳng phải 

chỉ  có  một  hai  loại  nên  bảo  là   “các  độc  dược”.   Bất  luận  dùng  ác  chú  để 

nguyền  rủa,  ếm  đối  người,  hay  dùng  thuốc  độc  hại  người,  mục  đích  đều 

nhằm tổn hại thân thể người khác, bởi thế nói là  “sở dục hại thân giả”  (toan 

muốn  hại  thân  kia).     Chính  ngay  trong  lúc  đó,  nếu  quý  vị  thành  tâm  xưng 

niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, liền có thể ngửa nhờ oai lực Quán Âm Bồ 

Tát,  kết  quả,  chẳng  những  họ  chẳng  thể  làm  tổn  hại  được  quý  vị,  mà  còn 

“hoàn  trước  ư  bổn  nhân” (hại  ngược  kẻ  làm  đó),     khiến  chính  kẻ  đó  bị 

thương tổn. 

Trước  hết,  tôi  kể  một  câu  chuyện  thực,  rồi  mới  luận  ý  thú  kinh  văn. 

Trong  quá  khứ,  có  một  gã  chuyên  cầu  thần  bói  quẻ,  tên  là  Lại  Tỉnh  Can, 

dụng  tâm  rất  tà  ác.  Vì  muốn  quẻ  mình  bói  được  linh  nghiệm,  trong  nhà  gã 

đặc biệt thờ một loại yêu tinh, mỗi năm xuống Chiết Giang dụ dỗ đồng nam, 

đồng nữ mang về cúng tế yêu tinh đó. Sau này có một đồng nữ bị gã dẫn dụ 

về nhà, giam trong một căn nhà. Khi đó, gã tay chân của yêu thần ngọt nhạt 

phỉnh  dụ  cô  bé,  muốn  cô  tắm  gội  thay  áo  để  chờ  yêu  tinh  đến  ăn  thịt.  Thế 

nhưng cô bé này do túc căn quá khứ, bình thời biết niệm Quán Âm Bồ Tát, 

bởi vậy trong lúc ấy, cô bé chỉ nhất tâm xưng danh. Đến quá nửa đêm, trong 

căn phòng cô bé đang ở, lỗ hổng [lấy ánh sáng] trên trần nhà chợt mở ra, con 

yêu tinh hai mắt sáng ngời như chớp, từ lỗ hổng chui vào phòng. Cô bé tuy 

sợ cực độ, vẫn cứ nhất tâm xưng danh niệm tới niệm lui. Từ miệng cô chợt 

tỏa ra ánh sáng bắn vào thân con yêu quái; con yêu quái bị trúng ánh sáng đó 

lập  tức  từ  lỗ  hổng  rớt  phịch  xuống.  Cô  bé  kêu  cứu  mạng  ầm  lên,  khéo  sao 

tuần cảnh đi ngang, nghe tiếng kêu cứu, lập tức xông vào nhà xem chuyện gì 

xảy ra. Yêu tinh nguyên là một con rắn độc lớn, nằm chết cứng đờ bên cạnh 

cô bé. Tuần cảnh dò xét biết Lại Tỉnh Can là người hết sức tồi bại, bèn bắt 

gã  về  bót,  trị  tội  lừa  người,  hại  người.  Phải  biết  đó  là  như  người  ta  thường 

nói:   “Hại  người,  hại  ngược  lại  mình”   vậy,  cũng  như  kinh  này  nói  “hại 

 ngược  kẻ  làm  đó”.  Bởi  thế,  người  sống  trong  thế  gian  thà  mình  chịu  thua 

thiệt,  ngàn  vạn  phần  chẳng  được  ôm  lòng  hại  người;  nếu  không,  hại  người 

chưa  chắc  người  ta  bị  hại,  mà  chính  mình  gặp  phải  tai  ương  trước,  có  khổ 

hay không? 

Trong kinh Thí Dụ cũng có một câu chuyện tương tự như vậy:  

Có một cư sĩ tại gia học Phật, thoạt đầu thọ trì Ngũ Giới, lúc sau tuổi cao 

già  yếu,  đối  với  giới  phẩm  phần  nhiều  quên  mất.  Lúc  ấy,  trong  núi  có  vị 

Phạm  Chí  khát  nước,  từng  xin  nước  sạch  nơi  cư  sĩ,  nhưng  vị  cư  sĩ  bận 

chuyện  ruộng  nương,  chẳng  thể  lập  tức  cho  ngay  được.  Vì  thế,  Phạm  Chí 

phẫn hận bỏ đi. Nhưng Phạm Chí ấy chẳng phải là kẻ đơn giản, ông ta có thể 

sai  khiến  được  quỷ  nhập  tràng,  bèn  triệu  một  con  quỷ  tới,  bảo  nó:  “Ông 

Thanh Tín Sĩ nọ làm nhục ta, ngươi hãy thế ta giết ổng”. Trong núi có vị La 

Hán biết chuyện đó, lập tức ra ruộng bảo ông Cư Sĩ:  

-  Tối  nay  ông  hãy  thắp  đèn  sớm,  tinh  tấn  dũng  mãnh  chí  thành  quy  y 

Tam Bảo, tụng trì kệ tụng nói về những điều miệng chớ phạm, lại còn nghĩ 

thương xót hết thảy chúng sanh, thì ông sẽ được an ổn. 

Cư  sĩ  vâng  lời  La  Hán  chỉ  dạy,  niệm  Phật  tụng  giới  suốt  đêm,  kết  quả, 

quỷ chẳng hại được; nhưng pháp của quỷ thần là người ta muốn chúng giết 

hại,  chúng  lập  tức  giết  hại;  nhưng  nếu  người  đáng  lẽ  bị  chúng  giết  mà  có 

công  đức  khiến  chúng  chẳng  giết  được  thì  đương  nhiên  chúng  phải  giết 

người sai chúng  đi  giết. Bởi thế, quỷ sanh sân  nộ,  muốn sát  hại Phạm Chí. 

La  Hán biết chuyện ấy, lại đem Phạm Chí đi  giấu kín  khiến quỷ  tìm chẳng 

thấy. Nhân vì như thế, vị cư sĩ do đấy ngộ đạo, Phạm Chí do đấy được sống. 

Nếu chẳng có vị La Hán, há chẳng phải là có thêm một oan hồn ư? 

Sách Đồ Thư Tập Thành Thần Dị, quyển một trăm lẻ sáu, có dẫn lời cư 

sĩ Tô Đông Pha như sau:  “Quán Âm là bậc từ bi, nay người bị chú ếm, nhờ 

 sức  niệm  Quán  Âm,  [chú  ếm]  bèn  hại  người  lại kẻ  làm  chuyện  đó,  há  nào 

 phải là tâm Quán Âm ư? Nay đổi lại như sau: ‘Chú ếm, các độc dược, toan 

 làm hại thân kia, nhờ sức niệm Quán Âm, hai bên đều vô sự!”   

Có người phê bình như sau:  “Tô Đông Pha nói: ‘Hại ngược lại là chẳng 

 từ bi, phải nói là hai bên chẳng có chuyện gì’, ta nghĩ Đông Pha chẳng cao 

 minh gì nên mới nói lời thô lậu như thế. Nói ‘hại ngược’ vừa có sự vừa có 

 lý. Về Sự là tà chẳng thể thắng chánh, Từ chế ngự Ác. Nay do [người bị hại] 

 chánh niệm Quán Âm, tự nhiên hại ngược [lại kẻ gây chuyện ác] giống như 

 ngậm máu phun lên trời, ngược lại bị dơ thân mình, đút đầu  vô lửa, tự cháy 

 trán  mình,  tự  nhiên  mà  có  như  vậy,  đâu  phải  Bồ  Tát  gia  hại  kẻ  đó,  cũng 

 chẳng phải do hành nhân khởi tâm nguyện hại ngược lại!”  



---o0o--- 

 

2.2.1.2.2.3. La-sát, ác thú nạn (Nạn la-sát, ác thú) 



Chánh kinh: 

 Hoặc ngộ ác La Sát,  

 Độc long, chư quỷ đẳng,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Thời tất  bất cảm hại,  

 Nhược ác thú vi nhiễu,  

 Lợi nha trảo khả bố,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Tật tẩu vô biên phương. 

或遇惡羅剎。 

毒龍諸鬼等。       

念彼觀音力。 

時悉不敢害。 

若惡獸圍繞。 

利牙爪可怖。       

念彼觀音力。 

疾走無邊方。 

 (Hoặc gặp ác La Sát,  

 Rồng độc, các quỷ thảy,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Thảy đều chẳng dám hại.  

 Nếu ác thú vây quanh,  

 Nanh vuốt nhọn đáng sợ,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Rảo chạy không tăm tích). 



Hoặc  nếu có người đột  nhiên  gặp phải  La  Sát hung ác, rồng độc  và các 

quỷ gây tai nạn v.v… toan muốn gia hại người đó hòng kết thúc tánh mạng. 

Nếu ngay trong lúc đó mà có thể nhất tâm xưng niệm thánh hiệu Quán Âm 

Bồ Tát, nương nhờ oai lực Quán Âm Bồ Tát gia bị, ngay lập tức chúng đều 

chẳng  dám  làm  hại,  bởi  thế  nói  là   “thời  tất  bất  cảm  hại”   (thảy  đều  chẳng 

dám hại) .  

   La  Sát  trong  phần  Trường  Hàng  đã  giải  thích  rồi,  nay  không  nhắc  lại 

nữa. Tương truyền trong quá khứ có một người, hễ gặp người khác là thích 

hỏi hết chuyện này sang chuyện kia. Một ngày, đi trên đường, gặp một con 

La  Sát,  tự  biết  tánh  mạng  khó  giữ,  nhưng  tánh  người  ấy  hiếu  kỳ,  chẳng  vì 

nguy hiểm mà không hỏi han, nên vẫn cứ hỏi: 

- Ủa nè ông bạn! Vì sao bụng trắng lưng đen vậy? 

Quỷ La Sát đáp:  

- Ta sợ nhất là ánh mặt trời, nên đi xoay lưng về phía ánh nắng, bởi thế 

bụng trắng lưng đen. 

Người kia nghe lời ấy, lập tức lấy lại can đảm, nắm La Sát đẩy nó tiến về 

phía mặt trời. La Sát sợ ánh sáng nên tự chạy trốn. Nhờ đó, người kia thoát 

nạn La Sát! 

Câu chuyện này ngụ ý: Bất luận La Sát, bất luận ác quỷ, chỉ có thể hành 

sự trong hắc ám, chứ đối với quang minh đều sợ hãi, chẳng dám hoạt động 

dưới ánh sáng. Bởi vậy, chỉ cần chúng ta nhất tâm xưng danh, nương vào từ 

quang của Quán  Âm  Bồ Tát, La Sát, ác quỷ đều chẳng dám  hại. Đồng thời 

cũng  có  thể  nói  là:  Trong  tâm  chúng  ta  có  con  quỷ  tham,  tham  cầu  chẳng 

ngơi, có quỷ  vô  minh tối tăm chập chùng, quỷ bên trong dẫn khởi quỷ bên 

ngoài,  bởi  thế  quỷ  thường  đến  làm  lừng.  Nếu  làm  người  chánh  đại  quang 

minh, công chánh, chẳng cẩu thả, tà niệm chẳng khởi, La Sát, quỷ quái nào 

cũng chẳng thể làm hại được! 

Trong thâm sơn cùng cốc, hoặc chỗ đồng hoang cây rậm, thường có các 

ác thú sài lang, hổ, báo… hung mãnh, tàn bạo xuất hiện. Nếu có người nào 

đó  đột  nhiên  gặp  phải  rất  nhiều  loài  ác  thú  vây  quanh,  nhe  nanh  múa  vuốt 

bén  ngót  rất  đáng  sợ,  khiến  kẻ  ấy  cảm  thấy  vô  cùng  hoảng  sợ.  Ngay  trong 

lúc  đó,  nếu có thể kiền thành  xưng  niệm thánh  hiệu Quán  Âm  Bồ Tát,  liền 

có thể nhờ oai lực Quán Âm Bồ Tát gia bị, khiến cho những ác thú đang bao 

vây bốn  mặt kia  đều chạy trốn  lẹ, nấp  vào nơi  nào  không biết  nữa.  Ác thú, 

độc xà đều có thật; trong thời cổ, mỗi năm số người bị chúng làm hại đúng 

là rất  nhiều, cho đến  bây  giờ,  vẫn thường  nghe  nói có  người bị ác thú cắn, 

hoặc  bị  rắn  độc  mổ.  Như  lúc  cọp  xuất  hiện  thường  gây  tai  họa,  nên  Trung 

Quốc  có  câu:   “Đàm  hổ  sắc  biến”   (Nghe  nói  tới  hổ,  mặt  tái  mét).  Bởi  thế, 

trong kinh Phật thường nhắc đến nỗi sợ rắn độc, ác thú để chúng ta biết mà 

đề  phòng.  Chuyện  khẩn  yếu  nhất  của  nhân  loại  là  được  sanh  tồn,  nếu  cuộc 

sống  không  bị  uy  hiếp  sẽ  chẳng  nẩy  sanh  sợ  hãi.  Đức  Phật  biết  rõ  tâm  lý 

chúng  sanh  nên  thường  nêu  những  trường  hợp  thật  sự  này  để  thuyết  pháp 

cho chúng sanh. 

Sách Pháp Uyển Châu  Lâm chép: Năm Nguyên Gia thứ nhất dưới triều 

Tống ở Trung Quốc, có vị sa-môn ở Hoàng Long, tên gọi là Đàm Vô Kiệt, là 

một hành giả tịnh tu khổ hạnh, thường tụng đọc kinh Quán Thế Âm. Có lần, 

Sư cùng đồ chúng hai mươi lăm người đi sang Thiên Trúc, đi đường trải đủ 

mọi gian nan, nguy hiểm. Đến được nước Xá Vệ ở Thiên Trúc, gặp phải một 

bầy  voi  núi,  vốn  là  loài rất  nguy  hiểm. Ngài Đàm Vô  Kiệt  nâng kinh, niệm 

rằng: “Nhất tâm quy  mạng đại từ đại bi Quán  Thế  Âm”. Ngay  lúc đó, chợt 

có một con sư tử từ trong rừng xông ra. Voi thấy sư tử, kinh hoảng bỏ chạy, 

chẳng còn gây hại tới nhóm Đàm Vô Kiệt. Đi chưa được bao lâu, lại có một 

bầy trâu rừng rống lên xông tới, muốn hại bọn họ. Đàm Vô Kiệt vẫn như cũ 

quy  mạng,  nhất  tâm  xưng  danh.  Ngay  trong  lúc  ấy,  có  một  con  kên  kên  to 

bay tới, khiến các con trâu rừng kia kinh hoảng, lập tức bỏ chạy, nhóm Đàm 

Vô Kiệt thoát nạn! Cho thấy xưng niệm thánh hiệu Quán Âm liền được Bồ 

Tát cảm ứng. 

Sách Nam Hải Từ Hàng chép: Vào thời Minh, ở đất Mân Nam có người 

tên  Lôi Pháp Chấn,  hầm than kiếm sống, trong  nhà có cây  Áp  Lan,  vân  gỗ 

cực  kỳ  tinh  tế,  muốn  khắc  tượng  Đại  Sĩ  để  thờ,  nhưng  công  việc  quá  bận, 

chưa khắc được. Một ngày  vào  núi  hầm than, đột  nhiên trong  đám cây rậm 

rạp, một con hổ xông ra, nhe nanh múa vuốt đuổi bắt Lôi Pháp Chấn, khiến 

Lôi Pháp Chấn  hết sức kinh  hoàng. Trong lúc  nguy cấp đó, chợt có  một cô 

gái mỹ lệ, chỉ vào hổ quát tháo, hổ liền nép phục cô ta, cúi đầu, vẫy đuôi bỏ 

đi.  Pháp Chấn được cô  gái cứu  giúp, thưa  hỏi cô  gái  tên  họ  là  gì  hòng báo 

đáp.  Cô  gái  đáp:  “Tôi  là  cây  gỗ  Áp  Lan  trong  nhà  ông”.  Nói  xong  không 

thấy  đâu  nữa.  Pháp  Chấn  thấy  chuyện  như  vậy,  biết  là  Quán  Âm  đến  cứu, 

bèn chọn ngày tốt khắc thánh tượng Quán Âm. Từ đó suốt đời trì trai, đảnh 

lễ. Đủ thấy sức cảm ứng của Quán Âm rất lớn. 



---o0o--- 

 

2.2.1.2.2.4. Độc trùng, bạo vũ nạn (Nạn độc trùng, mưa dữ)  



Chánh kinh: 

 Ngoan, xà, cập phúc yết,  

 Khí độc yên hỏa nhiên,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Tầm thanh tự hồi khứ,  

 Vân lôi cổ, xiết điển,  

 Giáng bạc, chú đại vũ,  

 Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Ứng thời đắc tiêu tán. 

蚖蛇及蝮蝎。 

氣毒煙火然。       

念彼觀音力。 

尋聲自迴去。 

雲雷鼓掣電。 

降雹澍大雨。       

念彼觀音力。 

應時得消散。 

 (Rắn, rết, bò cạp độc,   

 Nhả độc như khói mù,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Theo tiếng, lui chạy mất.  

 Mây sấm rền, chớp lòe,  

 Mưa đá, mưa lớn xối,  

 Nhờ sức niệm Quán Âm,  

 Ngay lập tức tan mất). 



Trong  thế  gian  này,  “nguyên  xà  cập  phúc  yết”   (tạm  dịch:  “Rắn  rết  bò 

cạp độc”) các loài trùng độc, rắn độc rất nhiều. Chúng nó phun hơi độc mù 

mịt như lửa đốt khói bốc, bởi thế nói là  “khí độc yên hỏa nhiên”  (tạm dịch: 

“Nhả độc như khói mù”). Bất luận người nào tiếp xúc những độc khí đó đều 

bị  táng  thân  mất  mạng.  Nếu  có  người  gặp  phải  tình  hình  này,  lập  tức  niệm 

thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, liền được oai lực Quán Âm Bồ Tát gia bị, theo 

tiếng  niệm  ấy,  bọn  chúng  tự  nhiên  chạy  trốn  hết,  chẳng  dám  phun  khí  độc 

xâm hại nữa, Bồ Tát từ bi cảm ứng nhanh đến dường nào? 

Có thuyết nói Nguyên và Phúc chỉ là một loại; ta thường gọi Nguyên là 

Thổ Hủy Xà (rắn hổ đất?). Hủy (虺) là  một loài rắn độc, dài khoảng chừng 

tám chín thước, đầu  dẹp,  mắt to,  màu đất, lúc thấy  người bèn  ngóc đầu  lên 

đuổi  theo,  loài  này  cực  độc,  chỉ  cần  bị  nó  cắn,  tuyệt  đối  chẳng  còn  mạng 

nữa. Phúc (蝮:rắn cạp  nong?) cũng  là  một loài  rắn độc, hay sống ở chỗ ẩm 

ướt,  dài  khoảng  hơn  một  thước,  đầu  rất  lớn,  hình  tam  giác,  cổ  lại  rất  nhỏ, 

nanh độc hình giống cái ống, toàn thân màu xám nhạt, có vằn màu nâu, đến 

đuôi  đột  nhiên  nhỏ  dần,  độc  tánh  rất  dữ  dội,  bị  nó  cắn  một  cái,  cũng  mất 

mạng luôn. 

Tương truyền thời Nam Tống, trong  niên  hiệu  Thiệu  Hưng, ở Dư Hàng 

có  một  người  đàn  bà  họ  Châu,  đi  trên  đường  thấy  có  ba  con  rắn  lớn  nằm 

khoanh  giữa  lộ khiến bà không cách  nào  đi qua được; chỉ còn cách  lấy  hết 

can đảm, nhảy qua rắn. Rắn cũng chẳng chịu kém, lập tức phát nộ đuổi theo 

bà, cuốn bà ta ngã lăn ra đất. Ngay trong lúc ấy, có người làng tên là Cung 

Lê Thần đi đến đó, thấy tình hình ấy, muốn cứu bà ta nhưng không nghĩ ra 

cách nào khác, bèn chắp tay lớn tiếng xưng niệm thánh hiệu Quán Âm và trì 

niệm chú Đại Bi. Thật là chẳng thể nghĩ bàn, rắn nghe tiếng niệm thánh hiệu 

Quán  Âm, bèn buông  bà ta ra,  mỗi con tự bò đi  mất. Chuyện  này chứng tỏ 

rất đắc lực cho câu  “tầm thanh, tự hồi khứ” (nghe tiếng, tự  chạy mất). 

Lại còn có người nói Yết (bò cạp), tục gọi là Hiết, thuộc bộ Tri Thù, dài 

khoảng ba tấc, màu xanh pha đen, trên cổ có một đôi xúc tu giống như càng 

cua, đầu  và  ức đều rất  ngắn, phần bụng có  mười ba đốt tròn, phần đốt  tròn 

cuối bụng hẹp nhỏ trông như cái đuôi, cuối đuôi có móc độc. Nếu gặp người 

bèn cong đuôi  lên bắn ra dịch độc. Người  trúng dịch độc  này có thể bị  mất 

mạng. Bò cạp thường bắt nhện, côn trùng nhỏ để ăn, cũng hay cắn người. 

Từ  miệng  nhả  chất  độc  tổn  hại  người  là  tỷ  dụ  con  người  ác  khẩu,  chửi 

bới  dữ  dằn,  dai  dẳng,  và  những  điều  độc  hại  do  việc  khêu  gợi  ly  gián  gây 

nên. Như ác khẩu, chửi bới dai dẳng khiến người ta khó chịu, chẳng yên ổn 

nổi, thậm chí vì đó kết liễu tánh mạng. Đấy là chuyện thường thấy trong thế 

gian.  Bởi  thế,  câu  nói:   “Nhất  ngôn  thính  chi,  linh nhân  như  tam  bách  mâu 

 thích tâm” (Một lời nghe qua khiến người cảm thấy như ba trăm ngọn  mâu 

đâm vào tim) chính là nói về ý này.Trong mỗi một xó xỉnh của xã hội hiện 

thời, có thể nói không sai lắm là không ngày nào chẳng có người chửi bới dữ 

dằn, độc địa. Chẳng cần biết do quan  hệ  nào, con người trở thành cừu địch 

với nhau, quốc gia này gây chiến tranh với quốc gia khác, thường là do một 

câu chẳng thể nhịn nổi  mà thành chuyện. Còn đâm thọc ly gián thì làm cho 

đôi bên  nghi  ngờ,  ghét bỏ  nhau, thậm chí  biến thành đấu đá kịch  liệt, cũng 

khiến  cho  đôi  bên  đều  bị  tổn  thương.  Bởi  vậy,  làm  người  trong  thế  gian, 

chẳng  thể  không  cẩn  thận  khẩu  nghiệp,  đặc  biệt  là  ác  khẩu  và  lưỡng  thiệt 

càng phải đặc biệt tránh. 

Trời vốn đang trong trẻo, chợt mây đen phủ kín, sấm nổ ầm ì như tiếng 

trống rền, chớp lòe nhoang nhoáng bốn phía giống như được vạch, kéo; bởi 

thế  nói   “vân  lôi  cổ,  xiết  điển”   (mây  giăng,  sấm  nổ  như  trống  rền,  chớp 

giăng). Hoặc còn đổ xuống những hạt nước đá cứng chắc, hoặc là tuôn mưa 

lớn  ào  ạt,  bởi  thế  nói  là   “giáng  bạc  chú  đại  vũ”   (mưa  đá,  mưa  lớn  xối). 

Ngay trong lúc có những hiện tượng thiên nhiên đáng sợ đó, nếu có thể kiền 

thành  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  liền  có  thể  nhờ  vào  oai  lực 

Quán Âm Bồ Tát gia bị, ngay lập tức trời quang, mưa tạnh, sấm im, mưa đá 

hết, nên nói  “ứng thời đắc tiêu tán”  (ngay lập tức tan mất). 

Mây  là  thứ  lờ  lững  trong  không  trung,  như  thường  nói:   “Bạch  vân 

 thương  cẩu,  biến  hóa  vạn  thiên” (mây  trắng,  chó  xanh,  biến  hóa  ngàn 

muôn). Nhưng mây do gì tạo thành? Hơi nước hỗn hợp trong không khí, vốn 

là  vô  hình  vô  tướng,  một  khi  ngưng  kết  thành  những  hạt  nước  hoặc  đông 

thành những băng tinh21, liền biến thành mây hữu hình. Nếu mây biến thành 

sắc đen, phủ kín không trung, là dấu hiệu trời sắp đổ mưa. Sấm động là mây 

phóng điện, phát ra những tiếng vang rền to lớn, khác nào tiếng trống đánh 

nên gọi là  “lôi cổ”.  Trong quá khứ, lúc dân trí chưa khai phát, người ta gọi 

sấm là Lôi Thần, nói trên lưng Lôi Công đeo một cái trống to, dùng tay vỗ ra 

tiếng. Đấy cũng là cách giải thích tiếng sấm rền như tiếng trống. Chữ  “điển”  

trong  “xiết điển”  là nói một công năng cố hữu của vật chất, có thể dùng nó 

làm sức đẩy, lại còn có thể lợi dụng nó để phát sáng, phát nhiệt, [xiết điển] 

tức là tia chớp lóe sáng trên không. Sấm và chớp thường đi chung với nhau, 

tức  là  trước  hết  chớp  lòe  nhoang  nhoáng,  rồi  mới  có  tiếng  sấm  ầm  ì.  Mọi 

người thường nghĩ chúng theo thứ tự trước sau, nhưng thật sự chúng xảy ra 

cùng  một  lúc.  Chỉ  vì  sóng  ánh  sáng  lan  truyền  nhanh  hơn,  sóng  âm  thanh 

truyền chậm hơn, nên trước hết thấy ánh chớp rồi mới nghe tiếng sấm. 



---o0o--- 

  

2.2.1.3. Tổng kết 



Chánh kinh:  

 Chúng sanh bị khổn ách,  

 Vô lượng khổ bức thân,  

 Quán Âm diệu trí lực,  

 Năng cứu thế gian khổ. 

眾生被困厄。 

無量苦逼身。       

觀音妙智力。 

能救世間苦。  

 (Chúng sanh bị khổn ách,  

 Vô lượng khổ bức thân,  

 Quán Âm sức trí diệu,  

 Thường cứu khổ thế gian). 



Trong thế gian hiện thực này, chúng sanh gặp phải cảnh khốn quẫn, hoặc 

gặp phải tai  nạn nguy ách,  nên nói  là  “bị khổn ách”.   “Bị”  (被) có nghĩa  là 

hứng chịu. Đã thế, còn có vô lượng nỗi khổ bức bách thân tâm, khiến cho cả 

thân lẫn tâm đều chẳng cảm thấy tự tại. Nhưng đấng tầm thanh cứu khổ đại 

bi  Quán  Âm  có  đủ  trí  huệ  lực  vi  diệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  xem  thấy  chúng 

sanh  bị  khổn  ách,  bị  các  nỗi  khổ  bức  bách,  do  tâm  Bi  thôi  thúc,  Ngài  liền 

đến cứu khổ nạn cho chúng sanh. Như Tâm Kinh ghi:  “Quán Tự Tại Bồ Tát 

 lúc thực hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, soi thấy năm Uẩn đều không, 

 độ hết thảy khổ ách”.  Bởi thế nói là  “thường cứu khổ thế gian”.  Quán Âm 

Bồ  Tát sở dĩ có tên Quán  Âm cũng  là do  duyên  này  mà có. Giảng đến đây 

thì phần hiển thị nguyên do có danh hiệu đã hoàn tất. 

  

---o0o--- 



2.2.2. Hiển du hóa phương tiện (hiển thị phương tiện du hóa) 

2.2.2.1. Quảng hiển ứng hóa chư quốc 

(nói rộng về việc ứng hóa trong các cõi nước) 

2.2.2.1.1. Thân nghiệp phổ ứng (thân nghiệp ứng hiện khắp tất cả) 



Chánh kinh:  

 Cụ túc thần thông lực,  

 Quảng tu trí phương tiện,  

 Thập phương chư quốc độ,  

 Vô sát bất hiện thân,  

 Chủng chủng chư ác thú: 

 Địa ngục, quỷ, súc sanh,  

 Sanh, lão, bệnh, tử khổ,  

 Dĩ tiệm tất linh diệt. 

具足神通力。 

廣修智方便。       

十方諸國土。 

無剎不現身。 

種種諸惡趣。 

地獄鬼畜生。      

生老病死苦。 

以漸悉令滅。 

       (Đầy đủ sức thần thông,  

       Rộng tu trí phương tiện,  

       Các cõi nước mười phương,  

       Không đâu chẳng hiện thân,  

       Bao nhiêu các đường ác,  

       Địa ngục, quỷ, súc sanh,  

       Sanh, già, bệnh, chết khổ  

       Khiến dần bị tiêu diệt). 



Quán  Âm  là  vị  đại  Bồ  Tát  địa  vị  cao  tu  hành  đã  lâu,  từ  trong  thể  Viên 

Thông  ngài đã chứng, phát  xuất diệu  dụng tối cực  thù thắng, bởi thế  nói  là 

 “cụ túc thần thông lực” (đầy đủ sức thần thông).  “Thần”  nghĩa là diệu dụng 

chẳng  thể  suy  lường,  “thông”   nghĩa  là  vô  ngại  tự  tại.  Phàm  là  đại  Bồ  Tát 

đều có thần thông. Bất quá nói đến thần thông, thường chia ra hai loại: Thần 

thông hữu lậu và thần thông vô lậu. 

Thần  thông  hữu  lậu  chẳng  riêng  thần  tiên  có  mà  quỷ  thần  cũng  có; 

nhưng  thần  thông  quỷ  thần  có  được  là  Báo  Đắc  Thông  (thần  thông  do  quả 

báo  mà tự nhiên có được), công  dụng chẳng  lớn, chỉ có  thể thấy chút phần 

trong hai đường nhân đạo và quỷ đạo. Thiên tiên có năm thần thông: Thiên 

Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm,  Túc Mạng, Thần  Túc; so ra tuy công dụng  lớn 

hơn quỷ thần rất nhiều, nhưng vẫn rất hẹp nhỏ, lại còn phiền não hoàn toàn 

chưa đoạn. Phật pháp coi trọng nhất là Lậu Tận Thông, bọn họ vẫn chưa đạt 

được. Bởi lẽ, có lúc họ khởi sát cơ, lợi dụng thần thông gây tạo tội ác lớn. 

Nhị  Thừa  thánh  giả  xuất  thế,  chẳng  những  có  đủ  năm  thứ  thần  thông 

thông  thường,  mà  còn  đắc  Lậu  Tận  Thông  của  Phật  pháp.  Tuy  thần  thông 

của  họ  phát  sanh  tác  dụng  cao  trỗi  hơn  thần  thông  hữu  lậu  của  thiên  tiên 

trăm ngàn vạn lần, nhưng do chưa đạt được rốt ráo, nên Thiên Nhãn Thông 

của  Nhị  Thừa  chỉ  có  thể  thấy  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  này;  Thiên  Nhĩ 

Thông  chỉ  nghe  được  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  này;  Thần  Túc 

Thông  chỉ  có  đi  tự  tại  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  này;  Túc  Mạng 

Thông chỉ có thể biết  rõ sự  việc trong  vòng tám  vạn kiếp;  Tha  Tâm Thông 

chỉ biết được tâm của chúng sanh lục phàm. 

Đăng  Địa  Bồ  Tát  (những  vị  Bồ  Tát chứng  từ  Sơ  Địa  trở  lên) phá  được 

một phẩm vô minh, cho nên Thiên Nhãn Thông và Thiên Nhĩ Thông của họ 

chẳng những thấy nghe được tam thiên đại thiên thế giới, mà còn thấy nghe 

được  một  trăm  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Công  dụng  phát  sanh  bởi  thần 

thông của họ so với Nhị Thừa rộng lớn gấp trăm lần, nhưng vẫn chưa thể kể 

là  “đầy đủ thần thông”.   

Thiên Nhãn Thông của Phật có thể thấy vô lượng vô số vô cùng vô tận 

tam thiên đại thiên thế giới, Thiên Nhĩ Thông của Phật nghe được vô lượng 

vô số  vô cùng  vô tận tam  thiên đại thiên thế  giới,  Túc Mạng Thông biết  rõ 

chuyện  trong  nhiều  kiếp  lâu  xa  trước  giống  hệt  như  chuyện  xảy  ra  trong 

ngày  hôm  nay.  Thấu  triệt  tột cùng,  rốt ráo  đầy  đủ.  Trong  phần  trên  đã  nói, 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đã  sớm  thành  Phật,  hiệu  là  Chánh  Pháp  Minh  Như 

Lai,  đã  chứng  viên  thông  diệu  thể,  chẳng  giống  với  Bồ  Tát  mới  thành,  bởi 

thế Ngài đầy đủ sức thần thông lớn lao chẳng thể nghĩ bàn. 

Chánh Pháp Minh Như Lai thị hiện Quán Thế Âm Bồ Tát, chẳng những 

có  đủ  thần  thông  diệu  dụng,  mà  còn  rộng  tu  đại  trí  huệ,  đại  phương  tiện. 

 “Đại  trí  huệ”   chỉ  Thắng  Nghĩa  Trí,  khế  chứng  chân  lý  “các  pháp  tánh 

 Không” là đặc tánh duy nhất của trí ấy. “Đại phương tiện” chỉ Thế Tục Trí, 

thuyết pháp thích ứng căn cơ chúng sanh là công dụng duy nhất của trí này. 

Vận dụng cả hai trí, không gì chẳng đầy đủ, nên gọi là  “rộng tu”.  Chẳng có 

Thắng Nghĩa Trí, nhất định chẳng thể chứng chân lý; chẳng có Thế Tục Trí, 

nhất  định  chẳng  thể  độ  quần  mê.  Đứng  trên  lập  trường  Bồ  Tát,  hai  trí  này 

chẳng thể phế bỏ một trí nào; nhưng cần phải có Thắng Nghĩa Trí mới có thể 

phát sanh Thế Tục Trí quyền xảo được. 

Đại  Bi  Quán  Âm  đã  có  đủ  thần  thông  lực  và  trí  phương  tiện,  đương 

nhiên sẽ có thể ở trong  mười phương thế  giới, trong  hết thảy các cõi  nước, 

không cõi nào Ngài chẳng thị hiện các thứ thân ứng hóa để độ các loài chúng 

sanh bất đồng.  “Sát”  trong tiếng Ấn Độ là Sát-Ma, Hán dịch là Độ Điền, có 

lúc kinh còn gọi là Quốc, hoặc gọi là Độ, nhưng đều cùng một ý nghĩa. Nếu 

nói  Phật  sát  thì  có  nghĩa  là  một  thế  giới  được  hóa  độ  bởi  một  đức  Phật. 

 “Hiện  thân”   nghĩa  là  Phật,  Bồ  Tát  hóa  hiện  các  thân  phận  bất  đồng;  như 

phần Trường Hàng kinh này nói Quán Âm Bồ Tát hiện ba mươi ba ứng thân, 

đó là ý nghĩa chữ  “hiện thân”.  Ứng là tùy cảm mà ứng, tức là do chúng sanh 

cơ cảm, bèn tự nhiên ứng theo đó. Cần phải biết rằng: Quán Thế Âm Bồ Tát 

lấy việc độ sanh làm bổn nguyện, chẳng phải như mọi người thường nghĩ Bồ 

Tát  chỉ  được  thờ  trong  các  chùa  miếu,  mà  Ngài  luôn  hiện  hữu  trong  mười 

phương cõi nước đến khắp mọi nơi hiện thân thuyết pháp. 

Quán Âm Bồ Tát không cõi nào chẳng hiện thân, rốt cuộc Ngài thị hiện 

tại  những  nơi  nào?  Chính  là   “chủng  chủng  chư  ác  thú” (trong  hết  thảy 

đường  ác),  Ngài  đều  có  thể  hiện  thân.  Chữ   “chư  ác  thú”   thông  thường  chỉ 

ba  đường  ác  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh;  cũng  có  khi  ngoài  ba  đường  ác 

thêm vào đường A Tu La, gọi là bốn “ác thú”. Sở dĩ gọi là “ác thú” là vì mỗi 

chúng sanh do ác nghiệp của chính mình sẽ hướng đến (thú hướng) chỗ ác, 

nên  gọi  là “ác thú”. Cũng có khi  gộp cả nhân thiên  vào ba đường ác  gọi  là 

Ngũ Ác Thú, nên gọi là  “chư ác thú”.  Nhân thiên bị gọi là ác thú là dựa trên 

chuyện sanh tử luân hồi mà nói. Nói theo quan điểm xuất thế của nhà Phật, 

phàm bất cứ  những  gì không thể siêu  xuất tam  giới đều  gọi  là   “ở trong ác 

 thú”.  

Lấy  địa  ngục  để  nói:  Chúng  sanh  đọa  trong  địa  ngục,  bất  luận  là  thuộc 

tám ngục lạnh hoặc tám ngục nóng, hoặc trong các địa ngục khác, đều có các 

thứ đau khổ công kích. Quán Âm Bồ Tát thấy chúng sanh chịu khổ trong địa 

ngục,  chẳng  nỡ  thấy  họ  bị  hãm  trong  mọi  thống  khổ  bao  vây  trong  cả  một 

thời gian dài, bởi thế khởi lên bi nguyện  “ta chẳng vào địa ngục, ai vào địa 

 ngục”,  thị hiện thân tướng chúng sanh địa ngục, vào trong địa ngục giáo hóa 

bọn họ, khiến bọn họ xuất ly khổ não địa ngục, thân tâm được giải thoát! 

Về ngạ quỷ, tuy nói là có vô tài, thiểu tài, đa tài – như các thần hưởng đồ 

huyết thực – sai biệt, nhưng do đói khát mà thành tên, nên thường gọi là ngạ 

quỷ. Đọa trong đường ngạ quỷ, thường kéo dài cả trăm ngàn vạn năm, chẳng 

nghe  được  tên  chất  tương  (juice)  hay  nước,  huống  hồ  những  thứ  thức  ăn 

khác?  Bởi  thế,  sa  chân  vào  đường  ngạ  quỷ  rất  khổ  vậy.  Quán  Âm  Bồ  Tát 

thấy  chúng  sanh  ngạ  quỷ  thọ  khổ,  đặc  biệt  thị  hiện  thân  quỷ  vương  Diện 

Nhiên đại sĩ, tạo cơ hội cho đức Phật giảng kinh Diệm Khẩu để phổ cứu hết 

thảy  ngạ  quỷ.  Đó  là  hiện  thân  ngạ  quỷ  thuyết  pháp  cho  ngạ  quỷ  được  giải 

thoát. 

Về súc sanh, trong hiện thực thế gian có thể thấy rõ loài này. Có những 

loài  chim  bay  trên  không  trung,  có  loài  thú  chạy  trên  mặt  đất,  có  loài  lông 

vẩy bơi lội dưới nước. Chúng sanh đọa vào súc sanh hoặc là để trả nợ, hoặc 

là để đền  mạng, thường chịu  những đau khổ khó  lòng chịu đựng  nổi. Quán 

Thế Âm Bồ Tát thấy chúng sanh thọ khổ trong đường súc sanh, liền thị hiện 

các thân tướng chúng sanh sai khác để  hóa độ bọn  họ, khiến bọn  họ  lìa  bỏ 

quả báo súc sanh, thân tâm được giải thoát. 

Về nhân loại, bốn nỗi khổ lớn Sanh, Lão, Bệnh, Tử, bất luận có tiền hay 

không  tiền,  bất  luận  có  địa  vị  hay  không  địa  vị,  ai  cũng  chẳng  tránh  khỏi. 

Chẳng riêng gì nhân loại, ngay cả các hữu tình trên trời cũng chẳng thể tránh 

khỏi  giống  như  thế.  Như  cổ  đức  nói:   “Nhân  gian  nan  miễn  tứ  tướng  khổ, 

 thiên  thượng  hà  tằng  miễn  ngũ  suy” (Nhân  gian  khó  thoát  bốn  tướng  khổ, 

cõi  trời  ai  khỏi  năm  tướng  suy?)  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thấy  nhân  loại  và 

chúng  sanh  trên  cõi  trời  thọ  khổ,  cũng  thị  hiện  thân  người  hoặc  thân  trời 

giống hệt họ, đến thuyết pháp cho chúng ta khiến cho chúng ta lìa khổ được 

vui! Nói chung, chúng sanh trong tam giới, bất luận thuộc đường nào, cứ hễ 

ai có nỗi khổ, chỉ cần nhất tâm xưng danh, Quán Thế Âm Bồ Tát đại từ đại 

bi  đều  hiện  trước  mặt,  nói  ra  chánh  pháp  người  ấy  có  thể  tiếp  nhận  được, 

khiến cho  người ấy thực  hành theo chánh  pháp  đó, bèn có thể dần dần  tiêu 

diệt  thống  khổ,  bởi  thế  nói  là   “dĩ tiệm  tất  linh diệt” (khiến  dần  dần  bị  tiêu 

diệt).   Điều này trong phần Trường Hàng tôi đã giải thích chi tiết. 

Hai  bài  kệ  nói  trên  là  phần  Tổng  Tụng  về  sự  hiện  thân,  nên  khoa  này 

được gọi là Thân Nghiệp Phổ Ứng. 

  

---o0o--- 

 

2.2.2.1.2 Ý nghiệp phổ quán (ý nghiệp quán sát khắp) 



Chánh kinh:  

 Chân quán, thanh tịnh quán,  

 Quảng đại trí huệ quán,  

 Bi quán cập Từ quán,  

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng,  

 Vô cấu thanh tịnh quang,  

 Huệ nhật phá chư ám,  

 Năng phục tai phong hỏa,  

 Phổ minh chiếu thế gian.  

真觀清淨觀。 

廣大智慧觀。       

悲觀及慈觀。 

常願常瞻仰。 

無垢清淨光。 

慧日破諸暗。       

能伏災風水。 

普明照世間。 

 (Chân quán, thanh tịnh quán,  

 Trí huệ quán rộng lớn,  

 Bi quán và từ quán,  

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng,  

 Sáng thanh tịnh, không nhơ,  

 Huệ nhật phá các tối,  

 Dẹp phục tai, gió, lửa,  

 Chiếu sáng khắp thế gian). 



Đây là phần nói về ý nghiệp quán sát khắp tất cả của đức Quán Thế Âm 

Bồ  Tát.  Có  năm  loại  quán:  Chân  Quán,  Thanh  Tịnh  Quán,  Quảng  Đại  Trí 

Huệ Quán, Bi Quán và Từ Quán. Dùng năm thứ Quán này hiển thị căn bản 

hóa  độ  hết  thảy  chúng  sanh.  Theo  cổ  đức,  ba  thứ  Quán  trước  thuộc  về  Tự 

Lợi,  hai  Quán  sau  thuộc  về  Lợi  Tha.  Bởi  thế,  năm  thứ  Quán  gồm  hai  bộ 

phận lớn là Tự Lợi và Lợi Tha. Nếu luận trên phương tiện ứng hóa thù thắng 

của  năm  thứ  Quán  này,  phải  nói  chúng  đều  thuộc  về  Lợi  Tha;  nhưng  nếu 

xem  tiếp  ý  đoạn  văn  trên:   “Khiến  dần  dần  tiêu  diệt  thống  khổ  của  chúng 

 sanh”  thì rốt cuộc là dần dần tiêu diệt bằng cách nào đây? Vì thế, ở đây bèn 

nói là dùng năm pháp Quán để dần dần diệt khổ cho chúng sanh; đã thế phần 

kinh  văn  này  lại  thuộc  về  phần  Hiển  Thị  Phương  Tiện  Du  Hóa,  lẽ  đương 

nhiên là vận dụng Ngũ Quán để làm phương tiện độ thoát chúng sanh. 

Có  người  giải  thích  như thế  này:  Do  Bồ  Tát Quán  Âm  sanh  khởi  quán 

huệ Chân Tâm, soi thấy vọng nghiệp của chúng sanh vốn là Không, về căn 

bản, tự thể của nghiệp tánh là bất khả đắc. Khởi quán huệ Thanh Tịnh Quán, 

soi thấy tự tánh của chúng sanh  vốn  lìa  nhiễm, chưa từng bị tạp  nhiễm  làm 

nhiễm ô.  Khởi quán  huệ Đại Trí Quán chiếu  phá  vô  minh si ám  của chúng 

sanh, hiển phát quang  minh  mà chúng sanh  vốn sẵn có. Khởi quán  huệ Đại 

Bi Quán, dẹp trừ vô lượng khổ đau cho chúng sanh, chẳng còn bị các thống 

khổ bức bách. Khởi huệ quán Đại Từ Quán, ban cho chúng sanh hết thảy an 

lạc, khiến chúng sanh vĩnh viễn được sống tự do tự tại. Theo cách giải thích 

này,  có  thể  nói  ba  phép  Quán  đầu  nhằm  phá  hủy  Hoặc  nghiệp  của  chúng 

sanh,  hai  phép  Quán  sau  nhằm  dẹp  khổ  ban  vui.  Như  vậy  năm  phép  Quán 

đều là Lợi Tha. Do đó, cổ nhân đem ba phép quán Chân, Tịnh, Trí phối hợp 

với thuyết tam quán Không, Giả, Trung của ngài Thiên Thai; chúng tôi cho 

rằng không nhất thiết là như vậy. 

Quán  Âm  Bồ  Tát  dùng  Ngũ  Quán  hóa  độ  chúng  sanh,  chúng  ta  phải 

 “thường  nguyện”  Bồ  Tát từ bi  cứu  tế,  khiến  chúng  ta  thật  sự  lìa  khổ  được 

vui. Đồng thời cũng  nên   “thường chiêm ngưỡng”  diệu tướng trang  nghiêm 

của  Bồ  Tát,  đảnh  lễ  kính  ngưỡng,  cầu  Ngài  nhiếp  chiếu.  Nói   “chiêm 

 ngưỡng”   có  nghĩa  là  dùng  tâm  cung  kính  ngửa  trông  vậy.  Phẩm  Phương 

Tiện kinh Pháp Hoa có câu:  “Chiêm ngưỡng Lưỡng Túc Tôn”,  kinh Duy Ma 

nói:   “Chiêm  ngưỡng  tôn  nhan,  mục  bất  tạm  xả” (chiêm  ngưỡng  tôn  nhan, 

mắt chẳng tạm rời) đều nhằm diễn tả ý này. 

Bốn câu trên  là bài tụng để tổng kết phần  nói  về  Trí Quán,  hiển thị  Bồ 

Tát ứng  vật quán chiếu  nên  mới có  năm  phép Quán sai biệt. Mỗi  một phép 

quán trong năm phép ứng vật quán chiếu của Bồ Tát đều thanh tịnh vô cấu. 

Từ trong thanh tịnh vô cấu quán, phát sanh quang minh đại trí huệ, nên nói: 

 “Vô cấu thanh tịnh quang”.  Ánh sáng đại trí huệ ấy rạng rỡ chiếu ngời, có 

thể chiếu tan hết thảy tối tăm phiền não, khác nào vầng mặt trời treo cao trên 

không trung thanh tịnh, chiếu tan hết thảy tối tăm trong đại địa, bởi thế nói: 

 “Huệ nhật phá chư ám”  (huệ  nhật phá các tối). Vô  Lượng  Thọ  Kinh chép: 

 “Huệ nhật chiếu thế gian, thanh trừ sanh tử vân” (Huệ nhật chiếu thế gian, 

trừ sạch mây sanh tử), phẩm Phương Tiện kinh Pháp Hoa ghi:  “Huệ nhật đại 

 thánh tôn”   đều  nhằm diễn tả  ý  này. Chúng sanh  vô  tri  vô  minh,  nên  gọi  là 

 “chư  ám”.   Thanh  tịnh  trí  quang  có  thể  chiếu  sáng  tăm  tối  mù  lòa  của  thế 

gian  nên  dùng   “huệ  nhật”   (mặt  trời  trí  huệ)  để  ví  dụ.  Phẩm  Dược  Vương 

Bổn  Sự kinh  Pháp  Hoa  có  câu:   “Hựu  như  Nhật  thiên  tử  năng  trừ  chư  ám, 

 thử kinh diệc phục như thị, năng phá nhất thiết bất thiện chi ám”  (Lại  như 

Nhật  thiên  tử trừ  được  các  tối,  kinh  này  cũng  giống  như  thế,  phá  được  hết 

thảy tối tăm bất thiện). 

Ánh  sáng  của  huệ  nhật  chẳng  những  phá  được  các  tối  mà  còn   “năng 

 phục  tai  phong  hỏa” (dẹp  được  tai  nạn,  gió,  lửa).  Chữ   “tai”   bao  gồm  hết 

thảy khổn ách, nhưng nạn gió, nạn lửa là những tai nạn lớn nhất trong các tai 

nạn.  Tai  nạn  gió,  lửa  còn  khuất  phục  được  thì  tự  nhiên  các  tai  nạn  khác 

không thành  vấn đề. Nói  một cách  nghiêm túc, chúng sanh sở dĩ có các tai 

nạn: gió, lửa v.v… chẳng phải do từ bên ngoài xảy đến cho chúng sanh  mà 

là  do  phiền  não  của  chúng  sanh  chiêu  cảm.  Hắc  ám  phiền  não  đã  bị  chiếu 

tan, đương nhiên dẹp được các tai nạn. Quang minh của vầng mặt trời trí huệ 

trừ  dẹp  tai  nạn,  chiếu  tan  hắc  ám,  khác  nào  thái  dương  chiếu  rực  thế  gian, 

khắp nơi được soi thảy đều sáng sủa, nên nói là:  “Phổ minh chiếu thế gian” 

(Chiếu sáng khắp thế gian). 

   

---o0o--- 

 

2.2.2.1.3. Khẩu nghiệp phổ ích (Khẩu nghiệp lợi ích khắp tất cả) 



Chánh kinh:  

 Bi thể giới lôi chấn,  

 Từ ý diệu đại vân,  

 Chú cam lộ pháp vũ,  

 Diệt trừ phiền não diệm. 

悲體戒雷震。 

慈意妙大雲。      

澍甘露法雨。 

滅除煩惱焰。  

 (Bi thể giới sấm rền,  

 Mây từ  ý lớn diệu,  

 Tuôn mưa pháp cam lộ,  

 Diệt trừ lửa phiền não). 



Đoạn này nói về sự lợi ích khắp cả do khẩu nghiệp của Quán Âm, cũng 

tức là tán thán sự nghiệp thuyết pháp độ sanh của Quán Thế Âm Bồ Tát. Tuy 

nói là “khẩu nghiệp lợi ích khắp cả”, nhưng thực tế bao gồm hoạt động của 

cả  ba  nghiệp,  cũng  có  nghĩa  là  hiển  thị  tam  luân  bất  tư  nghị  hóa  của  đức 

Quán Âm. 

 “Bi  thể” :  Bi  nghĩa  là  dẹp  khổ.  Tâm  Bi  của  chư  Phật,  Bồ  Tát  rộng  lớn 

khôn sánh, bởi thế gọi là Đại Bi. Phật, Bồ Tát lấy Đại Bi làm thể, nên gọi là 

 “bi  thể”.   Như  nói:   “Phật  tâm  là  đại  từ  bi”,  “Bồ  Tát  chỉ  từ  đại  bi  sanh, 

 chẳng từ các điều thiện nào khác mà sanh”  đều có thể coi  là  những thuyết 

minh về bi thể; nhưng bi thể ấy còn có thể nói đại từ bi pháp thân, do trì giới 

mà có. Do đó, Giới và Từ Bi có mối liên quan mật thiết. Chẳng hạn như bất 

sát, chẳng  làm cho  hết thảy  hữu tình chịu  nỗi khổ sát sanh, đó cũng  là ban 

cho hết thảy hữu tình cảm giác an toàn. Cao hơn một bậc là phải yêu thương 

bảo vệ sanh mạng hữu tình. Há chẳng phải Giới là thực hiện từ bi đó ư? 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  dùng  giới  thể  đại  từ  đại  bi,  thân  luân  hiện  thần 

thông,  thị  hiện  ba  mươi  ba  ứng  thân,  sức  thần  thông  diệu  dụng  chấn  động 

khác nào sấm rền khắp đại thiên, cảnh tỉnh thế gian đang mê man trong giấc 

mộng bởi thế nói là  “bi thể giới lôi chấn”.  Tổ Đức Thanh nói: “Pháp Thân 

 vô thể, lấy Bi làm thể; Giới là những răn dạy lưu xuất từ Pháp Thân. Vì thế 

 để thuyết pháp thì trước hết dùng sấm rền kinh động nhân quần, dùng từ ý 

 nổi mây từ rộng lớn”.  

 “Từ ý diệu đại vân”  chỉ ý nghiệp của Bồ Tát. Bồ Tát không chỉ dùng Bi 

để dẹp trừ đau khổ cho chúng sanh,  mà còn đồng  thời  vận dụng  Từ để ban 

sự sướng  vui cho chúng sanh, bởi thế  nói  là  Từ Ý. Trong  Phật pháp, phàm 

muốn khen ngợi điều gì là chẳng thể nghĩ bàn thì gọi là Diệu. Có người nói: 

 “Diệu có nghĩa là không gì sánh bằng, không gì hơn được nữa” . Lòng Đại 

Từ  của  Phật,  Bồ  Tát  duyên  khắp  hết  thảy  pháp  giới  chúng  sanh,  như  đám 

mây che kín khắp hết thảy, bởi thế nói là  “diệu đại vân”.  

Câu  “chú cam lộ pháp vũ” (xối mưa pháp cam lộ) hiển thị khẩu nghiệp 

thuyết pháp của Bồ Tát. Sách Pháp Hoa Văn Cú viết:  “Cam lộ là thuốc bất 

 tử của chư thiên; ăn vào trường thọ, thân  yên ổn, sức lực lớn lao, thân thể 

 tươi  sáng”.   Sách  Duy  Ma  Cật  Chú,  quyển  bảy  viết:   “Ngài  La  Thập  nói: 

 ‘Chư  thiên  đem  các  thứ  thuốc  quý  bỏ  vào  biển,  dùng  núi  báu  để  mài,  tạo 

 thành cam lộ. Ăn vào thành tiên, gọi là Bất Tử Dược’. Ngài Đạo Sanh nói: 

 ‘Thức ăn cõi trời là vị cam lộ. Ăn vào trường thọ, nên gọi là thuốc Bất Tử”.   

Đức  Phật  thường  dùng  Cam  Lộ  để  ví  diệu  pháp  bất  sanh  bất  tử.  Diệu 

pháp  tư  nhuận  (tưới  tắm,  thấm  nhuần)  chúng  sanh,  nên  được  ví  như  mưa. 

Kinh Vô Lượng Thọ, quyển thượng ghi:  “Chú pháp vũ, diễn pháp thí”  (xối 

mưa pháp, diễn pháp thí). Phẩm Tự kinh Pháp Hoa có câu:  “Vũ đại pháp vũ, 

 xuy  đại  pháp  loa” (Mưa  trận  mưa  pháp  lớn,  thổi  ốc  pháp  lớn).  Kinh  Niết 

Bàn quyển hai chép:  “Vô thượng pháp vũ, vũ nhữ thân điền, linh sanh pháp 

 nha” (Trận  mưa pháp vô thượng rưới xuống ruộng thân của ông, khiến cho 

nó  trổ  mầm  pháp).  Lại  nói:   “Duy  hy  Như  Lai cam  lộ  pháp  vũ” (Chỉ  mong 

cầu pháp vũ cam lộ của đức Như Lai). Đây là dùng cam lộ pháp vũ để ví cho 

giáo  pháp  của  Như  Lai.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  vì  chúng  sanh  tuyên  thuyết 

diệu  pháp,  khiến  các  chúng  sanh  đều  được  lợi  ích  nơi  pháp,  bởi  thế  nói  là 

 “xối mưa pháp cam lộ”.  

Có  thể  làm  cho  chúng  sanh  được  những  lợi  ích  gì?  Chúng  sanh  có  đủ 

phiền não, nhưng phiền não hừng hực như ngọn lửa to lớn, dùng bất cứ thứ 

gì khác cũng vô phương diệt được lửa phiền não của chúng sanh, chỉ có cam 

lộ pháp vũ của Bồ Tát mới có thể làm cho chúng sanh diệt trừ được ngọn lửa 

phiền não, đạt tới địa vị thanh tịnh bất sanh bất diệt, bởi thế nói là  “diệt trừ 

 phiền não diệm” (diệt trừ ngọn lửa phiền não). 



---o0o--- 

 

2.2.2.2. Chánh hiển du ư Sa Bà (hiển thị sự nghiệp du hóa Sa Bà)  



Chánh kinh:  

 Tránh tụng kinh quan xứ,  

 Bố úy quân trận trung,  

       Niệm bỉ Quán Âm lực,  

 Chúng oán tất thoái tán,  

 Diệu Âm, Quán Thế Âm,  

 Phạm Âm, Hải Triều Âm,  

 Thắng bỉ thế gian âm,  

 Thị cố tu thường niệm,  

 Niệm niệm vật sanh nghi,  

 Quán Thế Âm tịnh thánh,  

 Ư khổ não tử ách,  

 Năng vị tác y hỗ,  

 Cụ nhất thiết công đức,  

 Từ nhãn thị chúng sanh,  

 Phước tụ hải vô lượng,  

 Thị cố ưng đảnh lễ! 

諍訟經官處。 

怖畏軍陣中。       

念彼觀音力。 

眾怨悉退散。 

妙音觀世音。 

梵音海潮音。      

勝彼世間音。 

是故須常念。 

念念勿生疑。 

觀世音淨聖。       

於苦惱死厄。 

能為作依怙。 

具一切功德。 

慈眼視眾生。       

福聚海無量。 

是故應頂禮。 

 (Kiện cãi, qua chỗ quan,  

       Trong quân trận kinh hãi,  

       Nhờ sức niệm Quán Âm,  

       Các oán thảy lui tan,  

       Diệu Âm, Quán Thế Âm,  

 Phạm Âm, Hải Triều Âm,  

 Hơn tiếng thế gian kia,  

 Vì thế phải thường niệm.  

 Niệm niệm chớ sanh nghi,  

 Quán Thế Âm tịnh thánh,  

 Trong khổ não, nạn chết,  

 Thường làm chỗ nương dựa,  

 Đủ hết thảy công đức,  

 Mắt từ nhìn chúng sanh,  

 Chứa phước biển vô lượng,  

 Vì thế phải đảnh lễ!)  



Đây  là đoạn kệ tụng cuối cùng thuộc phần hiển thị sự du  hóa trong thế 

giới Sa Bà kết thúc phần thuyết minh phương tiện du hóa của Quán Thế Âm 

Bồ Tát. Chúng sanh trong thế giới Sa Bà đặc biệt là nhân loại, từ cổ đến nay 

đấu tranh kiên cố, rất khó đối xử hòa thuận vui vẻ với nhau, thường vì những 

chuyện  nhỏ  nhặt  bèn  phát  sanh  những  tranh  chấp  không  cần  thiết,  đến  nỗi 

tranh  tụng  nơi  cửa  quan.  Chẳng  riêng  gì  người  ngoài  như  thế,  ngay  đến 

chồng  vợ, cha con, anh em  v.v… cũng đem  nhau ra tòa rất  nhiều. Nếu  như 

có người vì tranh chấp bèn đi thưa kiện, lúc phải ra pháp đình hoặc phải đối 

chất trước mặt nhân viên tư pháp, khó tránh khỏi sợ bị thua kiện; nói thật ra, 

kiện tụng là chuyện chẳng đáng nên làm nhất, bởi lẽ dù hữu lý hay vô lý, kết 

quả  nói  chung  đều  bất  lợi  cho  chính  mình.  Giả  sử  có  người  vì  tranh  tụng 

phải  đến cửa quan ( “qua chỗ  quan” ), cảm thấy rất sợ  hãi,  nếu có thể  niệm 

thánh  hiệu Quán  Âm  Bồ  Tát,  liền  được oai  lực Quán  Âm  gia bị, khiến cho 

người ấy ngay khi đó giải quyết mối tranh chấp một cách hòa bình, đôi bên 

nói năng tử tế với nhau, không còn phải gặp nhau ở pháp đình nữa. Như vậy 

túc oán giữa hai bên nhanh chóng tiêu trừ, trở thành bạn bè rất thân thiết. 

Chẳng riêng  gì con  người tranh chấp  nhau, ngay cả  nước  này  với  nước 

kia  cũng  tranh  giành  không  ngừng;  bởi  vậy  thế  giới  này  của  chúng  ta  từ 

trước đến nay chưa có được ngày nào hòa bình. Có người nói:  “Lịch sử nhân 

 loại là  lịch  sử  chiến  tranh” ,  thật  chẳng  sai  tí  nào!  Chiến  tranh  là  quân  đội 

đôi bên đối địch bày trận tuyến, giữ nghiêm mặt trận đợi thời cơ, đến lúc hai 

bên  giao  phong,  tự  nhiên  chẳng  bên  nào  tránh  khỏi  thương  vong.  Cứ  nghĩ 

mỗi một sanh mạng đang sống vui khỏe, từng người một ngã lăn ra, tự nhiên 

người ta cảm thấy sợ hãi. Vì thế nói là  “bố úy quân trận trung” (trong quân 

trận  kinh  hãi).  Ngay  trong  lúc  binh  tai  chiến  họa  nguy  hiểm  kinh  sợ  khẩn 

cấp, nếu có thể niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát, ngửa nhờ oai lực Bồ Tát 

gia bị, các oán địch thảy đều tan lui, can qua hóa thành ngọc bạch, sống đời 

hòa  bình.  Chữ   “chúng  oán”   trong  bài  kệ  tụng  không  những  chỉ  các  quân 

trận  đối  địch  mà  còn  gồm  cả  oán  cừu  thưa  kiện.  Do  niệm  đức  Quán  Âm, 

được thánh đức cảm hóa, hối lỗi cái tâm trước kia, bởi thế đều tan lui cả. 

Trong  phần  Ý  Nghiệp  Phổ  Quán  ở  trên  có  nói  đến  Ngũ  Quán  của  đức 

Quán Âm. Trong phần Du Hóa Sa Bà này lại nói đến Ngũ Âm của đức Quán 

Âm.  Ngũ  Quán  là  Năng  Quán  Trí  của  Bồ  Tát;  còn  Ngũ  Âm  có  cái  là  Sở 

Quán  Cảnh  (cảnh  được  quán)  của  Bồ  Tát,  có  cái  là  Thuyết  Pháp  Âm  (âm 

thanh thuyết pháp) của Bồ Tát; dùng năm âm này để giải thích duyên do Bồ 

Tát có danh  hiệu Quán Thế  Âm. Có người nói Ngũ  Âm  này đều  hình dung 

Quán  Âm  Bồ  Tát thuyết  pháp thanh  tịnh  và  mỹ  diệu, thật ra không phải cả 

năm âm đều như thế. 

Chẳng  hạn  như  Diệu  Âm  không  cần  phải  giải  thích  cách  nào  khác,  mà 

chỉ là chuyên nói về âm thanh tụng niệm  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”.  

Do  âm  thanh  niệm  thánh  hiệu  Bồ  Tát  chính  là  âm  thanh  vi  diệu  chẳng  thể 

nghĩ bàn nên gọi là Diệu Âm. 

Quán Thế  Âm  nghĩa  là quán chiếu  hết thảy âm thanh trì danh kêu cứu, 

lập tức không cõi  nào chẳng  hiện thân, tìm âm  thanh đó để đến cứu  tế; bởi 

thế gọi là Quán Thế Âm. 

Chữ Phạm trong Phạm Âm có nghĩa là thanh tịnh, khiết bạch, tức là dù 

pháp thế gian hay xuất thế gian của Quán Âm Bồ Tát đều thanh tịnh, vô cấu 

nhiễm.  Phẩm  Tự  kinh  Pháp  Hoa  nói:   “Quán  âm  vi  diệu,  linh  nhân  nhạo 

 văn”  (xem âm thanh vi diệu khiến người thích nghe). Kinh Hoa Nghiêm nói: 

 “Diễn xuất thanh tịnh vi diệu phạm âm, tuyên dương tối thượng vô thượng 

 chánh pháp, văn giả hoan hỷ, đắc tịnh diệu đạo” (Diễn nói phạm âm thanh 

tịnh vi diệu, tuyên bày chánh pháp tối thượng, vô thượng, người nghe hoan 

hỷ đắc đạo tịnh diệu). Sách Pháp Hoa Văn Cú viết:  “Phật được quả báo âm 

 thanh thanh tịnh, mầu nhiệm nhất, nên hiệu là Phạm Âm” . 

Hải Triều Âm là tiếng lớn như tiếng hải triều ầm vang, như lúc hải triều 

(sóng biển) lên cao phát ra âm vang tột bậc hùng tráng mênh mông. Đã thế, 

hải  triều  lên  xuống  có  thời  gian  nhất  định,  từ  xưa  đến  nay  chẳng  sai  chạy. 

Như sách Nghĩa Sớ của ngài Trường Thủy viết:  “Trống trời không suy nghĩ, 

 tùy  theo  con  người  mà  phát  ra  tiếng  vang;  hải  triều  vô  niệm,  chưa  hề  sai 

 thời”.  Điều  này ví  như Bồ Tát thuyết pháp đúng  lúc, chưa  hề sai thời  gian, 

căn  cơ,  như  chúng  sanh  lúc  nào  được  đắc  độ  thì  ngay  lúc  đó  Bồ  Tát  bèn 

thuyết pháp cho; nên giảng pháp nào mới độ được thì Bồ Tát liền giảng cho 

chúng  sanh  pháp  đó,  giống  như  hải  triều  chẳng  sai  giờ,  bởi  thế  gọi  là  Hải 

Triều Âm. 

 “Thắng bỉ thế gian âm” (Hơn tiếng thế gian kia): Có người nói âm thanh 

niệm Quán Thế  Âm  Bồ Tát giống  như Phạm  Âm,  như Hải  Triều  Âm,  vượt 

trỗi hết thảy âm thanh thế gian, vì thế là Phật tử phải thường nên xưng niệm 

thì mới hòng đạt được lợi ích thực tế. Có người nói Quán Âm đại sĩ đối với 

căn  cơ  của  chúng  sanh  trong  thập  giới  có  thể  nói  các  pháp  thập  giới  bất 

đồng, nhưng âm thanh ấy thanh tịnh, âm thanh thế gian trọn chẳng thể bằng, 

bởi thế chúng ta phải thường niệm tụng. Thuyết trước là ước theo âm thanh 

niệm thánh hiệu Đại Sĩ mà luận; thuyết sau là ước theo âm thanh của Đại Sĩ 

vì chúng sanh thuyết pháp mà luận. Cả hai thuyết đều có lý, nhưng tôi nghĩ 

thuyết trước hợp lý hơn. 

Đức  Phật  đau  lòng  rát  miệng  khuyên  răn  chúng  sanh,  muốn  chúng  ta 

thường  xưng  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  Bồ  Tát,  nhưng  trong  lúc  chúng  ta 

niệm,  niệm  trước,  niệm  sau,  niệm  niệm  chớ  nên  sanh  khởi  một  niệm  nghi 

hoặc  nào;  nếu  không,  niệm thánh  hiệu Quán  Âm chẳng có  ích  gì! Nên biết 

Nghi là đại địch của Tín, nếu có một nghi niệm tồn tại, quý vị sẽ chẳng thể 

chuyên  tâm  nhất  ý  niệm  được.  Do  vậy,  chẳng  thể  chân  thật,  thiết  tha  chí 

thành niệm; tự nhiên khó thể cảm ứng Bồ Tát. Nếu muốn cảm ứng Ngài đến 

cứu tế khổ nạn cho chúng ta, quý vị phải ngưỡng mộ  mà niệm Ngài, không 

mảy may nghi ngờ gì! Phải biết Quán Thế Âm Bồ Tát là Bổ Xứ Đại Sĩ, đã 

đoạn  sạch  hết  thảy  phiền  não  tạp  nhiễm,  chẳng  giống  với  các  Bồ  Tát chưa 

đoạn sạch phiền não vô minh khác, nên Ngài được tôn là  “tịnh thánh”  tức là 

bậc  thánh  giả  thanh  tịnh.  Nhưng  chúng  ta  sanh  tử  trong  khổ  não,  bất  luận 

gặp phải ách nạn nào, nếu quý vị có thể nhất tâm xưng danh, Quán Thế Âm 

tịnh thánh liền có thể làm bậc cha lành cho chúng ta nương nhờ, làm bậc từ 

mẫu cho chúng ta nương cậy. Nói cách khác, chúng sanh trong thế gian này 

gặp  bất  cứ tai  nạn  nào  thì  Quán  Thế  Âm  luôn  là  người  nương  nhờ  đắc  lực 

cho chúng ta. 

Thêm  nữa,  Quán  Âm  Bồ  Tát  đầy  đủ  hết  thảy  vô  lượng  công  đức.  Sách 

Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển chín chép:  “Nói đến Công Đức thì Công là 

 công  năng;  điều  thiện  có  công  năng  tươi  nhuận  phước  lợi,  vì  thế  gọi  là 

 Công.  Công  ấy  là  đức  sẵn  có  của  thiện  hạnh  nên  gọi  là  Công  Đức”.   Sách 

Nhân Vương  Kinh  Sớ, quyển thượng của  ngài Thiên Thai có câu:   “Thí vật 

 là  Công,  quy  về  mình  là  Đức”.   Sách  Thắng  Man  Bảo  Quật,  quyển  thượng 

viết:  “Ác hết là Công, thiện viên mãn là Đức. Đức còn là được, do công tu 

 mà có được, nên gọi là Công Đức”.  Quán Âm đầy đủ các công đức, thường 

dùng  “Từ nhãn”  (mắt Từ) bình đẳng quán sát hết thảy chúng sanh, như con 

cùng một cha mẹ được yêu thương, che chở, chẳng hề đối đãi bất đồng; vì hễ 

con cái gặp khốn khó, hoạn nạn nào, cha mẹ đều là chỗ nương cậy duy nhất 

cho con. 

Quán Âm Bồ Tát tích công chứa đức, tất cả công đức Ngài tích tụ rộng 

lớn như biển vô lượng vô biên. Do vì như vậy, chúng sanh phải thường đảnh 

lễ, cúng dường Quán Thế  Âm  Bồ Tát. Đảnh  lễ tức  là  ngũ thể đầu địa (năm 

vóc gieo xuống đất), như nói  “đầu diện lễ túc”  (đầu mặt lễ dưới chân), hoặc 

 “đảnh lễ Phật túc”  (đảnh lễ chân Phật). Trong con người không gì quý hơn 

đảnh  đầu,  thấp  hèn  nhất  không  gì  bằng  chân.  Nay  dùng  đảnh  đầu  tôn  quý 

nhất của mình để đảnh lễ chân thấp hèn của người, nói như bây giờ là lễ kính 

đến cùng cực. 



---o0o--- 

3. Văn phẩm hoạch ích 

(nghe phẩm kinh này được lợi ích) 

3.1. Trì Địa xưng dương (Bồ Tát Trì Địa ca ngợi) 



Chánh kinh:  

       Nhĩ thời, Trì Địa Bồ Tát tức tùng tòa khởi, tiền bạch Phật ngôn:  

        -  Thế  Tôn!  Nhược  hữu  chúng  sanh  văn  thị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

 phẩm, tự tại chi nghiệp, phổ môn thị hiện thần thông lực giả, đương tri thị 

 nhân công đức bất thiểu. 



爾時持地菩薩即從座起。前白佛言。世尊。若有眾生。聞是觀世

音菩薩品自在之業。普門示現神通力者。當知是人功德不少。 

 (Lúc bấy giờ, Trì Địa Bồ Tát liền từ tòa đứng dậy, bạch trước đức Phật 

 rằng:  

 - Bạch  Thế  Tôn!  Nếu  có  chúng  sanh  nghe  phẩm  Quán  Thế  Âm  Bồ Tát, 

 nghiệp tự tại, sức thần thông phổ môn thị hiện này thì phải biết là người ấy 

 công đức chẳng ít). 

   

Chữ  “nhĩ thời”  chỉ lúc Phật nói xong phần Kệ Tụng. Ngay lúc đó, có vị 

Trì Địa Bồ Tát liền từ tòa của mình đứng dậy, đến trước đức Phật, bạch cùng 

đức Phật rằng:  

- Bạch  Thế  Tôn!  Trong  thế  gian  này,  nếu  có  những  chúng  sanh  nào  có 

nhân duyên thù thắng, nghe phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát này, hiểu rõ nghiệp 

tự tại cứu độ chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn của Quán Thế Âm Bồ Tát,  “phổ 

 môn thị hiện”  không chỗ nào chẳng hiện thân, sức thần thông không khổ nào 

chẳng cứu, phải biết là người được nghe phẩm Phổ Môn này đạt được công 

đức thật chẳng ít vậy. 

Do đây ta biết: Chúng ta nếu được nghe Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn 

phẩm,  công  đức  rất  lớn  như thế  đó,  nhưng  phát  tâm  nghe  phẩm  này  thì  tốt 

nhất  là  phải  nghe  từ  đầu  đến  đuôi,  chẳng  gián  đoạn  giữa  chừng,  nếu  nghe 

một  lần,  nghỉ  hai ba  lần, dù không phải  là không có công đức, nhưng công 

đức ấy rất nhỏ. 

Theo  kinh  Lăng  Nghiêm  giới  thiệu,  Trì  Địa  Bồ  Tát  trong  quá  khứ,  lúc 

Phổ Quang Như Lai  xuất  hiện trong đời, từng  xuất  gia  làm  một  vị  tỳ-kheo, 

nhưng Ngài là một người khổ não, kém học thức. Dầu tâm làm lợi cho người 

khác  rất  khẩn  thiết,  chịu  làm  các  công  việc  nhọc  nhằn,  lợi  ích  khắp  xã  hội 

nhân quần, thiệt mình, lợi người, đầy đủ tấm lòng Bồ Tát, nhưng rất tiếc là 

chưa từng được nghe Phật pháp, chẳng hiểu biết lẽ đạo như thế nào. Bởi thế 

làm  các  việc  hữu  ích  cho  xã  hội  toàn  là  do  thiên  tánh  sai  khiến,  ngầm  hợp 

với hạnh Bồ Tát mà thôi! Ngài sanh ra rất mạnh mẽ, có sức, suốt ngày ở bên 

cầu, bên đường,  gặp  người  mang  vác  nặng nề,  nhất định đội thay,  vác thay 

qua cầu; hoặc nếu xe không tiến lên được, ắt sẽ thay họ đẩy kéo, chẳng nhận 

công,  chẳng  nhận  lời  cảm  tạ.  Thấy  đường  có  chỗ  không  phẳng,  hễ  lồi  liền 

san thấp,  hễ  lõm  liền đắp cho bằng,  hoặc ra sức tu bổ cầu cống,  mọi  người 

đều gọi Ngài là Trì Địa. Tuy khổ tâm nhọc nhằn khắp nơi, dụng tâm rất tốt, 

nhưng chưa từng thấy hiệu quả gì. Siêng khổ như thế, trải qua vô lượng đức 

Phật  xuất  hiện  trong  đời,  sau  cùng  gặp  được  Tỳ  Xá  Phù  Phật.  Trì  Địa  gặp 

đức Phật trên đường đến chỗ quốc vương nhận cúng dường, Tỳ Xá Phù Phật 

thân thiết xoa đầu ông ta nói:  

- Ông làm rất nhiều việc công ích từ thiện, cứu tế rộng rãi chẳng ít người 

khốn  khó,  gian  nan,  đương  nhiên  là  hy  hữu  khó  có,  nhưng  chỉ  dụng  công 

trên mặt vật chất, chẳng biết dụng công nơi tâm địa, nên rất khó có hiệu quả. 

Phải  biết  đại  địa  bên  ngoài  bất  bình  (không  bằng  phẳng)  là  do  tâm  địa  bất 

bình.  Muốn  bình  đại  địa,  phải  bình  tự tâm  trước  đã.  Nếu  tâm  địa  bình,  thế 

giới, đại địa hết thảy đều bình. 

Trì  Địa  Bồ  Tát  nghe  Tỳ  Xá  Phù  Phật  khai  thị  như thế,  lập  tức  tâm  địa 

đốn khai, thấy vi trần trong tự thân và tất cả vi trần tạo thành thế giới hoàn 

toàn bình đẳng vô sai biệt, vì thế Ngài trở thành Trì Địa Bồ Tát. 



---o0o--- 

 

3.2. Thời chúng phát tâm (đại chúng hiện diện trong lúc ấy phát tâm) 



Chánh kinh:  

        Phật  thuyết  thị  Phổ  Môn  phẩm  thời,  chúng  trung  bát  vạn  tứ  thiên 

 chúng sanh giai phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề 

 tâm.   

佛說是普門品時。眾中八萬四千眾生皆發無等等阿耨多羅三藐三菩

提心。  

       (Lúc Phật nói phẩm Phổ Môn này, tám vạn bốn ngàn chúng sanh trong 

 đại  chúng  đều  phát  tâm  Vô  Đẳng  Đẳng  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

 Giác). 



Lúc đức Thích Ca Mâu Ni Phật nói phẩm Phổ Môn này, không riêng gì 

Bồ Tát Trì Địa Bồ Tát được công đức không ít, mà trong số đại chúng hiện 

diện  nghe  giảng,  cũng  có   “tám  vạn  bốn  ngàn  chúng  sanh”   nghe  xong,  lập 

tức đều phát  “tâm Vô Đẳng Đẳng Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác”.  

Tám  vạn  bốn  ngàn  là  nói  số  nhiều,  ở  Ấn  Độ,  khi  nói  đến  số  nhiều, 

thường dùng con số tám vạn bốn ngàn để nói. Nêu thí dụ: Trong phẩm Diệu 

Âm Bồ Tát kinh Pháp Hoa có nói:  “Dữ Diệu Âm Bồ Tát câu lai giả, bát vạn 

 tứ thiên nhân” (Cùng đến với Diệu Âm Bồ Tát là tám vạn bốn ngàn người). 

Lại chép:  “Dữ bát vạn tứ thiên Bồ Tát vi nhiễu” (Và tám vạn bốn ngàn Bồ 

Tát vây quanh). Còn chép:  “Thị bát vạn tứ thiên Bồ Tát đắc Hiện Nhất Thiết 

 Sắc  Thân  tam-muội” (Tám  vạn  bốn  ngàn  Bồ  Tát  này  đắc  Hiện  Nhất  Thiết 

Sắc Thân tam-muội). Phẩm Hiện Bảo Tháp kinh Pháp Hoa chép:  “Hỏa diệt 

 dĩ hậu, thâu thủ xá-lợi, tác bát vạn tứ thiên bảo bình, dĩ khởi bát vạn tứ thiên 

 tháp” (Sau  khi  lửa  tắt,  thâu  lấy  xá-lợi,  làm  tám  vạn  bốn  ngàn  cái  bình  báu 

[để đựng], dựng tám  vạn bốn  ngàn tháp). Kinh Vô  Lượng Thọ còn  ghi  liên 

hoàn như sau:  “Vô Lượng Thọ Phật, hữu bát vạn tứ thiên tướng. Nhất nhất 

 tướng, các hữu bát vạn tứ thiên tùy hình hảo. Nhất nhất hảo, phục hữu bát 

 vạn tứ thiên quang minh, nhất nhất quang minh biến chiếu thập phương thế 

 giới” (Vô  Lượng  Thọ  Phật  có  tám  vạn  bốn  ngàn  tướng,  mỗi  một  tướng  có 

tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo, mỗi một [tùy hình] hảo lại có tám vạn bốn 

ngàn quang  minh,  mỗi  một quang  minh chiếu khắp  mười phương thế  giới). 

Trí Độ Luận viết:  “Bát Nhã Ba La Mật trừ được tám vạn bốn ngàn bệnh căn 

 bản” ,  lại  viết:   “Tám  vạn  bốn  ngàn  quan  thuộc  ai  nấy  đều  cũng  đắc  đạo” . 

Trong kinh luận nói tám vạn bốn ngàn như thế rất nhiều, chúng ta phải hiểu 

“tám  vạn  bốn  ngàn”  ngụ  ý  một  con  số  rất  lớn,  chứ  không  nhất  định  chỉ  có 

tám vạn bốn ngàn thôi đâu! 

 “Vô  đẳng  đẳng”:  Phật  là  tối  cao  tối  thượng,  không  có  gì  có  thể  bằng 

được, nhưng Phật Phật đạo đồng, chư Phật và chư Phật bình đẳng nên gọi là 

Vô Đẳng Đẳng. Bản chú giải kinh Duy Ma Cật của ngài Tăng Triệu, quyển 

một viết:  “Chư Phật gọi là Vô Đẳng (không ai sánh bằng), nhưng bình đẳng 

 với  chư  Phật,  nên  gọi  là  Vô  Đẳng  Đẳng”.   Trí  Độ  Luận,  quyển  bốn  mươi 

viết:  “Vô Đẳng Đẳng: Chư Phật gọi là Vô Đẳng, ngang bằng với chư Phật 

 nên  gọi  là  Vô  Đẳng  Đẳng” .  Sách  Tịnh  Ảnh  Sớ  ghi :  “So  với  những  chúng 

 sanh khác, không ai bằng được Phật nên gọi là Vô Đẳng; đạo của chư Phật 

 là bình đẳng, nên lại nói là Đẳng” . Bản sớ giải kinh Pháp Hoa của ngài Gia 

Tường, quyển mười hai ghi:  “Phật đạo không gì bằng được, chỉ có Phật với 

 Phật mới bằng được, nên đạo ấy gọi là Vô Đẳng Đẳng”.  Theo những cách 

giải thích trên đây, ta biết là chỉ có đức Phật mới được gọi là Vô Đẳng Đẳng. 

A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  là  tiếng  Ấn  Độ,  Hán  dịch  là  Vô 

Thượng  Chánh  Biến  Tri,  hoặc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Giác,  hoặc  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Tách ra  mà nói thì  A Nậu Đa  La dịch  là 

Vô Thượng; Tam Miệu Tam Bồ Đề dịch là Chánh Biến Tri. Giác ngộ được 

hết thảy chân  lý chân chánh bình đẳng  là công dụng  vô thượng của trí  huệ. 

Theo Trí Độ Luận:  “Chỉ mình trí huệ của đức Phật mới gọi là A Nậu Đa La 

 Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”.   Chánh  Giác  là  phân  biệt  với  phàm  phu  chỉ  mê 

không  giác, Chánh  Đẳng để phân biệt  với  Nhị Thừa  giác  nhưng chẳng  phổ 

biến,  Vô  Thượng  là  phân  biệt  với  Bồ  Tát  vẫn  chưa  giác  rốt  ráo  viên  mãn. 

Phát Vô Đẳng Đẳng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, nói đơn giản 

là phát  Bồ Đề tâm,  nghĩa  là lấy bi trí  viên thành đại  giác đại  giải thoát  làm 

mục  tiêu,  mong  chính  mình  thành  tựu  đại  giác  như  thế,  đó  là  phát  Bồ  Đề 

tâm. 

Ai ai cũng có thể thành Phật, vấn đề là chúng ta có chịu phát tâm Bồ Đề 

hay  không?  Nếu  phát  tâm  đại  Bồ  Đề,  nhất  định  sẽ  thành  Vô  Thượng  Đại 

Giác. Quán Âm là Bồ Tát đã phát đại tâm, nếu muốn được Bồ Tát cứu tế, thì 

phải phát tâm tương ứng với bi nguyện của Bồ Tát. 

QUÁN THẾ ÂM BỒ TÁT 

PHỔ MÔN PHẨM GIẢNG KÝ 

(phần 4) 

(dịch xong ngày 14 tháng 10 năm 2004, tăng đính ngày 28 tháng 12 năm 

2011) 

---o0o--- 



HẾT 



1 Lư Câu Kiều Sự biến còn gọi là Thất Thất Sự Biến (biến cố ngày mồng Bảy tháng Bảy). Với 

mục đích tìm cớ gây hấn để có cớ tấn công, chiếm thêm lãnh thổ, quân Nhật liên tục tập trận trên 

đất Trung  Hoa  từ  tháng  Sáu  năm  1937.  Ngày  Bảy  tháng  Bảy,  quân  Nhật  tự  ý  kéo  đến  gần  chỗ 

đóng quân của quân đội Quốc Dân Đảng tập trận, rồi tuyên bố một binh sĩ Nhật bị bắt cóc, đòi lục 

soát huyện thành  Uyển  Bình (thuộc trấn Lư Câu Kiều, ngoại  ô  Bắc Kinh). Quân Trung Hoa cự 

tuyệt, bên quân Nhật bèn nổ súng tấn công, chiếm thành. Chiến tranh Trung - Nhật chính thức nổ 

ra. 

2 Tấn sơn thăng tòa: chính thức đảm nhận vai trò trụ trì, thường gọi tắt là "tấn sơn". 

3 Sư thành tức là thành phố Tân Gia Ba, vì Singapore bắt nguồn từ chữ Simhapura (thành phố sư 

tử). 

4  Ngư Lam Quán Âm: Quán Âm tay cầm giỏ cá, tạc theo sự tích Quán Âm thu phục con cá chép 

thành tinh. 

Tống Tử Quán  Âm: Tượng Quán  Âm bồng  một đứa bé, tạc theo bổn nguyện cầu con trai được 

con trai, cầu con gái được con gái. Những người hiếm muộn thường cầu con nơi tượng này. 

Bạch Y Quán Âm: Quán Âm mặc áo trắng. 



Bát Tý Quán Âm, Thập Lục Tý Quán Âm: Quán Âm tám tay hay mười sáu tay. 

Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Âm: Quán Âm ngàn mắt ngàn tay, hình tượng Bồ Tát biến hiện khi 

nói chú Đại Bi. 

5 Chữ Quang ở đây là ánh sáng 

6 Trong tiếng Hán cổ, “tuần” có nghĩa là mười ngày. 

7 Một đấu là mười thưng, nay một đấu chỉ có ba thưng, tức là còn bảy (thất) thưng chưa kể. Chỉ 

có ba thưng gạo, tức bảy thưng kia phải là cám (tiếng Hán là Khang 糠, đồng âm với họ Khang 

康). Ghép hai chữ này thành Khang Thất hoặc Thất Khang. 

8 Đài Phong:  một loại bão  dữ dội ở vùng cận nhiệt đới Thái Bình Dương, ta thường gọi là bão 

nhiệt đới. Có  lẽ  chữ “typhoon” chỉ cơn bão  nhiệt đới  trong  vùng Thái  Bình Dương là  do  người 

Anh mượn âm từ chữ này. 

9 Bản tử: Một loại thước to bản, dẹp, dùng để đánh tội nhân. 

10 Phẫn não: Ý niệm phẫn nộ, não loạn tâm địa của chính mình. 

11 Người đàn bà không thể sanh con đẻ cái gọi là Thạch Nữ. 

12 Tổng Lý: Hiện thời, người Hoa gọi chức vụ Thủ Tướng là Tổng Lý 

13 Hành Chánh Viện Viện Trưởng là chức vụ đứng đầu cơ quan hành pháp của Trung Hoa Dân 

Quốc (Đài Loan), tương đương với Thủ Tướng. 

14 Pháp điển Ma Nô (còn gọi là Mānava-Dharmaśāstra), hoặc được biết dưới tên Laws of Manu) 

là luật điển của Ấn Độ Giáo, tương truyền do chính Phạm Thiên nói ra, do con của Phạm Thiên là 

Manu truyền lại cho các bà-la-môn, giải thích vũ trụ quan theo Ấn Độ Giáo cũng như những quy 

định ngặt nghèo về giai cấp. 

15 Lưu Tống là  một triều đại vào thời Nam  Bắc Triều, tồn tại từ năm 420 đến 479, do Lưu Dũ 

(Tống Cao Tổ Vũ Đế) sáng lập, truyền được 5 đời vua, đóng đô tại Kiến Khang (Nam Kinh). Gọi 

là Lưu Tống để phân biệt  với  nhà Tống của Triệu Khuông Dẫn (Triệu Tống), tức Bắc Tống  và 

Nam Tống sau này. 

16 Trong Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh giảng:  “Địa vị chánh đáng của nữ 

 giới là  ở trong  gia  đình  nên gọi  là Nội Chánh.  Mọi  chuyện  trong  gia  đình  do  nữ  nhân  chủ trì, 

 hiếu kính bố mẹ chồng, giáo dục con cái, đấy là Nội Chánh. Tuy sang cả vẫn siêng năng, tuy giàu 

 có vẫn tiết  kiệm,  trinh,  tĩnh, kín  đáo,  nhàn  nhã, dùng những  điều  ấy  để trau  giồi  đức hạnh  của 

 người nữ nên gọi là Lập Thân.... Do dùng Nội Chánh để Lập Thân, nên thân được trau giồi, cảm 

 hóa người trong gia đình, ảnh hưởng đến toàn bộ quốc gia. Chữ Gia chỉ chung từ bậc đại phu trở 

 lên, chữ Quốc chỉ từ bậc chư hầu trở lên. Nữ nhân có thể dùng Nội Chánh để lập thân, tu thân thì 

 đấy chính là cái gốc để tề gia trị quốc... Nữ Chúa: Vợ của thiên tử (tức hoàng hậu). Quốc phu 

 nhân: Vợ của các vị đứng đầu các bang, các quận. Mạng phụ: Những người vợ được nhận bằng 

 sắc phong tước của triều đình, tức là những người do chồng làm quan mà vợ được phong tước. 

 Đại gia: Những bậc tài lẫn đức cùng trọn đủ, có thể làm thầy cho các bậc nữ chúa, như vợ của 

 ông Tào Thế Thục đời Hán, do thường theo con gái của Ban Siêu vào cung, giảng dạy hoàng hậu 

 và các quý nhân nên cõi đời gọi bà là Tào Đại Gia”. 

17 Đây là những tiếng lóng chỉ các thiếu niên nam nữ băng đảng. 

18 Tứ chúng: tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. 

Thất chúng: tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, sa-di, sa-di-ni, thức-xoa-ma-na, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di. 

19 Kim Sơn là bảy rặng núi bao  quanh núi Tu Di từ  ngoài  vào trong (không tính  núi Thiết  Vi), 

giữa  các  rặng  núi  này  là  biển  Hương  Thủy  Bảy  ngọn  Kim  Sơn  là  Nimindhara,  Vinadhara, 

Aśvakarna, Sudarśana, Khadiraka, Isadhara, và Yugandhara. 

20 Đây là quan điểm của riêng của đại sư. Theo thiển ý, núi Tu Di không phải là Hỷ Mã Lạp Sơn 

vì  theo  như  mô  tả  trong  kinh  Phật,  núi  Tu  Di  có  hương  thủy  hải  giáp  vòng,  bảy  rặng  núi  vây 

quanh v.v…. kỳ vĩ hơn Hỷ Mã Lạp Nhã rất nhiều. Có vị giải thích núi Tu Di tương ứng với một 

thái dương hệ nghe ra khả tín hơn. Hòa thượng Tịnh Không đều cho rằng một đơn vị thế giới bao 



gồm cả một thái dương hệ. Cụ Hoàng Niệm Tổ còn đi xa hơn, cho một thế giới là một Ngân Hà 

Hệ (galaxy); nhưng cả hai cùng xác quyết núi Tu Di không thuộc địa cầu. 

21 Băng tinh (Ice crystal) là những hạt nước đóng thành băng trên không, chúng là hạt nhân của 

những đám mây chứa mưa. 





Document Outline


	Phần 1

	Dẫn Nhập

	Tiểu sử lão pháp sư Thích Diễn Bồi

	Lời Tựa

	I. Những điều khái lược sơ khởi

	1. Nguyên quán của đức Quán Thế Âm Bồ Tát

	2. Giới tính của Quán Âm Bồ Tát

	3. Ngàn mắt ngàn tay của Quán Âm

	4. Nguyên nhân lưu truyền phẩm Phổ Môn

	5. Giải thích sơ lược tựa đề của phẩm kinh này

	6. Giải thích riêng chữ Phổ Môn

	7. Những phẩm kinh chị em của Phổ Môn

	8. Giải thích đề mục kinh Diệu Pháp Liên Hoa

	9. Giới thiệu giản lược tiểu sử dịch giả









	Phần 2

	II. Chánh thích kinh văn

	1. Trường hàng biệt thị

	1.1. Vấn đáp đắc danh sở dĩ













	Phần 3

	1.2. Vấn đáp du hóa phương tiện





	Phần 4

	2. Kệ tụng hợp hiển

	2.1. Trùng vấn đắc danh sở dĩ

	2.2. Hợp hiển đắc danh du hóa





	3. Văn phẩm hoạch ích








cover_image.jpg
Kinh-Pho-Mon-Ps-
Dien-Boi-Nhu-
Hoa-Dich






